10月1日──保羅與《以弗所書》(五)
【《以弗所書》中的祝禱】
「願恩惠平安，從神我們的父，和主耶穌基督，歸與你們。」(弗一2)
保羅寫信給在以弗所的聖徒，就是在基督耶穌裏有忠心的人。首先，在他的祝福語裏，有兩個重要的字：(1)「恩惠」即「恩典」；和 (2)「平安」。「恩惠」的希臘原文是charis，字義可以說是吸引力。基督徒的人生必然有吸引人的地方。我們因神的「恩惠」得蒙拯救，而在日常生活上因神的「恩惠」得扶助，使我們能面對困難、試煉和各種不同的境況。此外，我們因著享受神的「恩惠」，而產生「平安」的心境。因為「恩惠」是「平安」之源，「平安」是「恩惠」之果。正如保羅一樣，縱使在被囚之中，仍然為他人求「恩惠」和「平安」。願我們也關心其他聖徒，而常為他們代求。
「願平安、仁愛、信心，從父神和主耶穌基督，歸與弟兄們。並願所有誠心愛我們主耶穌基督的人，都蒙恩惠。」(弗六23～24)
保羅以祝禱作為《以弗所書》的結束，其中都是一些非常重要的字。「平安」、「仁愛」與「信心」是基督徒生命中重要的品質，都是從父神和主耶穌基督來的。此外，保羅在本書信的開頭提到「恩惠」，在結束時也提到「恩惠」。在第一章所題的「恩惠」是神白白賜給信的人的；末了在第六章所題的「恩惠」是只有「誠心」愛主的人，才能得著並享受的。「誠心」原文是aphtharsia，意思是不朽壞的和不改變的。凡屬神的，在永遠裏的，都是不朽壞的；凡屬人的，在時間裏的，都是會改變的。關乎教會榮耀奧秘的啟示，對那愛主不夠誠心的人，最多不過是道理、知識；但對那些誠心愛主的人，清心事主的人，卻是愛的經歷和恩典的享受。
[bookmark: _Hlk109979697]【《以弗所書》中的金句──論神的旨意】
「要照所安排的，在日期滿足的時候，使天上地上一切所有的，都在基督裏面同歸於一。」(弗一10) 有關神的「旨意」在《以弗所書》中共提到9次。第一章10節包含聖經中一個最重要的資訊，神的旨意就是神照著祂所安排的計畫，「行作萬事」(弗一11)，而要把萬有都同歸一在基督裏面。「同歸於一」希臘原文anakephalaioo，源自ana(在…之中)與kephalaion (頭之意)二字複合而成。「同歸於一」原文含有同在一個領導之下，將一排數字總和起來，統領，歸結之意。此字所涉及的範疇，涵括了神、基督、聖靈，教會，上及諸天，下達全地，從萬世以前(過去)說起，以至現在，直遙望永世(將來)。由於篇幅所限，我們總結「同歸於一」在《以弗所書》中所涵蓋的如下:
(1) 神的旨意就是在日期滿足的時候，叫天上地上一切所有的，都在基督裏同歸於一(弗一10)；
(2) 從前遠離神的人，如今靠主的血得與神親近了(弗二13)；
(3) 從前與人有中間隔斷的牆(冤仇)，如今藉著十字架將兩下合而為一，造成一個新人，成就了和睦(弗二14～16)；
(4) 藉著福音，聖徒得以同為後嗣，同為一體，同蒙應許(弗三6)；
(5) 聖徒之間須靠著聖靈的果子(謙虛、溫柔、忍耐，和和平)竭力保守靈裏的合一，和恩賜(使徒，先知；傳福音的，牧師和教師)的成全，最終使眾人達到信仰上的合一(弗四1～16)；
(6) 聖徒須靠著順服聖靈並被聖靈充滿來得以解決，使我們與神和好(弗四17～五21)；
(7) 家人之間須靠著學習主的榜樣和住在主裏得以解決，使夫妻和父子都和好(弗五22～六4)；
(8) 主人與僕人須靠著敬畏主和體會主不偏待人的心，使主僕(上司和下屬)和好(弗六5～9)。
「不要作糊塗人，要明白主的旨意如何。」(弗五17)
神的旨意是何等的偉大！故保羅勸勉我們生活首要關心的，應當是明白主的旨意。一個人要明白主的旨意，只要看見聖經的根據、聖靈的引導、和環境的印證，三者合一時，就知道，他是否在主的旨意中了。
【默想】
(一)保羅的祝禱如何提醒我們得著並享受神豐富的「恩惠」呢？我們是否是「誠心」愛主的人呢？
(二)「都在基督裏面同歸於一」，這對我們有何意義？與我們的生活又有何關係？我們的信仰的認知和生活的見證是否反映這重點呢？
(三)我們是否明白神在宇宙中所安排的計畫呢？在這計畫中，神今天要我們作什麼呢？
10月2日──保羅與《以弗所書》(六)
【《以弗所書》中的金句──論基督】
[bookmark: _Hlk109192337]「基督」在《以弗所書》中共提到47次。「基督」全書每項重要的真理都與基督直接相關，例如基督乃是：(1)神的愛子(弗一6；四13)；(2)在創世之前與父同在(一4)；(3)用寶血救贖我們(弗一 7; 二 13，16)；(4)道成肉身的主(弗二15)；(5)獻上自己為祭(弗五2)；(6)由死裏復活(弗一20; 二6)：(7)超升高天的(弗一 20～22；二 6；四8，10)；(8)賜下各樣恩賜的(弗四7～8)；(9)教會的頭(弗一 22～23；四15～16；五23)；(10)教會全體的救主(弗五 23)；(11)靈宮的房角石(弗二20)；(12)住在聖徒心裏的(三17)；(13)祂的愛是無法測度的(弗三19)；和(14)充滿萬有而充滿教會的(弗一22～23)。
「我們原是祂的傑作，在基督耶穌裏造成的，為要叫我們行善，就是神所預備叫我們行的。(弗二10原文)保羅指出教會是在神所有造物之中最好的作品，是祂智慧和能力的結晶品。這個傑作就是藉著與基督聯合，而在基督裏成為一個團體的新人。這個「傑作」彰顯了神無窮的智慧和能力，因教會是在「基督耶穌裏造成的」。所以教會的一切是基督，內容應是充滿基督，而教會一切的活動應是流露基督。
[bookmark: _Hlk109191425]「這奧秘就是外邦人在基督耶穌裏，藉著福音，得以同為後嗣，同為一體，同蒙應許。」(弗三6)神的奧秘是基督(西二2)，而基督的奧秘是教會(弗三4)。保羅詳盡地解釋基督這個奧秘的內容，就是外邦聖徒和猶太聖徒在基督裏同為後嗣得產業，同為基督奧秘的身體，同享神的應許。這裏的「三同」──「同為後嗣，同為一體，同蒙應許」是三一神工作的計劃和目的，乃是要藉著教會的「三同」，使天上執政的、掌權的，得知神百般的智慧(弗三10)。此外，這裏提到的「三同」是根據《以弗所書》二章5～6節的與基督一同活過來，一同復活，一同坐在天上的三個「一同」。因著我們與基督的三個「一同」，而產生了我們在教會中的「三同」。這是何等榮耀的事實！所以我們不要老是為教會的光景嘆息、為教會的荒涼搖頭、為教會的問題灰心，要積極地與弟兄姊妹一同進入神的計劃，享受基督那測不透的豐富，共同見證這個「三同」，好讓主心滿意足。
【《以弗所書》中的金句──論聖靈】
「聖靈」在《以弗所書》中共提到11次。本書啟示「聖靈」，乃是：(1)主所應許的(弗一13)；(2)聖徒的印記(弗一13)；(3)聖徒得基業的憑據(弗一14)；(4)智慧和啟示的靈(弗一17)；(5)引人到父面前的(弗二18)；(6)住在聖徒中(弗二22)；(7)啟示神的奧秘(弗三5～6)；(8)使人裏面的人剛強起來(弗三16)；(9)使聖徒合而為一(弗四3～4)；(10)為聖徒擔憂(弗四30)；(11)充滿聖徒 (弗五18)；(12)幫助聖徒爭戰 (弗六17)；和(13)幫助聖徒禱告(弗六18)。
「凡事謙虛、溫柔、忍耐，用愛心互相寬容，在和平的聯繫裏，竭力保守靈裏的合一。」(弗四2～3原文)
「聖靈的合一」(中和合本譯為聖靈所賜合而為一的心)，乃是指聖靈根據基督在十字架上已成就的事實，而賜給我們在靈裏的合一；而非以任何特別的教導、實行、制度、組織、或屬靈的偉人所產成的宗派統一。然而，我們要如何守住已經擁有的「合一」呢？一方面我們要活出基督的實際：(1)對人凡事謙虛、溫柔、忍耐的態度，如果沒有以上的屬靈的品性就不可能實現合一；(2)用愛心互相寬容，即是彼此相愛，用愛來容忍別人的性格、能力、脾氣等；和(3)用和平彼此聯絡，即是以和平維繫與聖徒之間的關係，學習在交通中避免任何分裂或潛伏的仇恨。
「乃要被聖靈充滿。當用詩章、頌詞、靈歌，彼此對說，口唱心和的讚美主。」 (弗五18～19)
保羅指出當我們被聖靈充滿的時候，很自然的就用詩章、頌詞、靈歌彼此對唱。「被充滿」這字的希臘原文是pleroo，原意是使人充滿能力或某質素。「被聖靈充滿」可以翻譯成「要保持被聖靈充滿」，意即是讓聖靈繼續不斷的充滿我們，使我們被聖靈支配而有所行動。慕迪說：「我們要過一個得勝的基督徒生活，不必把內在的罪抽出來，只要我們被聖靈充滿。」
【默想】
(一)我們是否與眾聖徒享受「在基督耶穌裏」三同的經歷？若無，讓我們屈膝禱告吧！ 
(二)顯然我們已有「聖靈的合一」，讓我們竭力保守這個「合一」吧！
(三)讓聖靈充滿我們，使我們與肢體在教會中，彼此口唱心和的一同讚美主吧！
10月3日──保羅與《以弗所書》(七)
【《以弗所書》中的金句──論教會(一)】
「教會」在《以弗所書》中共提到13次。本書的題目為「教會」，更是新約中論及「教會」最獨特和最廣泛的一卷。在聖經中，譯作「教會」的希臘文是ekklesia，它由「出來」和「呼召」兩個字根組成，故合起來有「呼召出來」的意思。這個希臘字在新約裏首先被主耶穌提起(太十六18)，然後被祂的門徒們在行傳和書信中普遍地應用。因此，教會不是一個有十字架的建築物，也不是一群呆板、安靜、被動、溫馴地坐在禮拜堂長椅上的會眾；教會是一群蒙神救贖並呼召，從世界裏出來，滿了活力，不斷向前追隨主的屬神的子民。基於此，我們可以總括地給教會下一個定義：「教會是在創世以前就被神所揀選；就時間說，教會是從世界裏呼召出來的一班特別的人；就空間說，教會現今在地上聚集，而恭聆祂，追求祂，和事奉祂；就使命說，教會乃是作基督的見證，並預備迎接祂的再來。」
保羅在《以弗所書》中提到教會各方面的所是和不同的功用，乃是：
(一)教會是「基督的身體」，也是祂的「豐滿」──「教會是祂的身體，是那在萬有中正在充滿一切者的豐滿。」(弗一23原文)教會是祂的身體這啟示是何其崇高偉大！保羅使我們清楚明白，唯一真正的教會是基督的身體。基督的身體乃是那成為肉體、釘死、復活、升天、並進入其中的基督所產生的。藉著升天的基督，我們與祂成為一，因而產生祂的身體。因此，教會的生命和內容是基督，教會的行動乃是彰顯基督的豐滿。所以是不是教會，不是道理的問題，也不是名字招牌的問題，而是教會有沒有與基督配合，將祂實際的活在地上，並繼續祂在地上的工作。
保羅更進一步地告訴我們，頭怎樣必須藉著身體達到完全，基督也怎樣在教會裡才得到絕對的和圓滿的完全。因此，教會不能離開基督，沒有基督，教會就什麼都不是，也什麼都不能作。但倒過來說，基督需要教會，因為基督若沒有教會，則：(1)無以充滿：因為教會乃是祂所愛的對象；(2)無以彰顯祂的豐滿：因為教會乃是祂所要充滿的器皿；(3)不能滿足祂的充滿：因為惟有教會才能使祂滿足；(4)無以將萬有充滿：因為教會乃是祂藉以充滿萬有的；和(5)不能將萬有的缺憾補滿：因為惟有當教會豐滿地彰顯祂時，才能將萬有的缺憾都補滿了(羅八19～21)。
(二)教會是神的「傑作」──我們原是祂的的傑作，在基督耶穌裏造成的，為要叫我們行善，就是神所預備叫我們行的。」(弗二10原文)「傑作」這字的希臘原文是poiema，意思是精心的創造之作，手工的藝術品，或寫成的詩章。神的創作雖很多，唯有人才是祂造物的中心。只可惜人墮落了，並且死在過犯罪惡之中。但神的旨意不會改變，神的計劃也決不會失敗。神藉著祂的獨生子完成了救贖的工作，解決了我們的罪和舊造(肉體)，使我們成為一個新造的人(林後五17)。所以教會實在是神嘔心的傑作，因為祂將罪人轉變成為聖人，恢復了神原先創造人的目的，使人能彰顯祂的屬性和代表祂，而對付祂的仇敵撒但。所以我們得救以後最重要的，乃是要與神同心來配合，讓神在教會中自由的作祂所要作的工，並且照祂的旨意，與眾聖徒同心合意的建造基督的身體。
(三)教會是「一個新人」(團體的新人)──「而且以自己的身體，廢掉冤仇，就是那記在律法上的規條；為要將兩下，藉著自己造成一個新人，如此便成就了和睦。」(弗二15)教會雖是一班人，但不是許多單個的人，乃是一個團體的人，故聖經稱教會作「一個新人」。保羅指出基督在十字架上的工作，將墮落舊造的人轉變成為一個團體新造的人，並使猶太人與外邦人在基督裏合而為一。在舊造的人裏面，有種族、言語、地區、階級、性別等等的分別，所以無法彼此和睦。教會是神造的「新人」，說出我們在基督裏和神之間所有的問題都解決了，以及和人之間的區別也都被消滅了。
【世上沒有完美的教會】有人問葛理翰：「我知道你去過無數間教會，我最近想換教會，你能不能為我介紹一間你心目中最完美的教會。」葛理翰回答：「弟兄，這世上沒有最完美的教會。就算有，也會因你的加入而變得不完全。」因教會乃是我們「在基督裏」彰顯神榮美的所在，天然的人毫無地位。
【默想】
(一)教會是「基督的身體」。我們仍是否願意被建造在一起，建立基督的身體，而彰顯其豐滿呢？
(二)教會是神的「傑作」。我們是否讓神在我們身上自由的作祂所要作的工呢？　
(三)教會是「一個新人」。我們在教會裏是否彼此之間因祂而和睦呢？彼此之間的交通也無隔膜呢？
10月4日──保羅與《以弗所書》(八)
【《以弗所書》中的金句──論教會(二)】
[bookmark: _Hlk109368625](一)教會是神的國──「這樣，你們不再作外人，和客旅，是與聖徒同國。」(弗二19上)國是指神掌權的範圍，也是我們得保障之處。「同國」原文sumpolitai是「同有國民身分者」的意思。換言之，神的目的是把我們救到祂的國裏，同享神國一切的權利，也同盡神國一切的義務。 
(二)教會是神的家──「是神家裏的人了。」(弗二19下)在聖經原文裡，「家」不僅是指著那個地方說的，更是指著家庭(house-hold)說的，包括家庭裡面所有的人以及次序等等。保羅指出神的家就是教會，是神在地上安居的所在，也是我們得供應、享受、安息之處。我們在教會裏，彼此之間有一種歸屬感，即親密的生命關係，並且同享神家中的安息和溫暖。因此，在神的家裏，我們都應盡各人的本分，且長幼有序，而同心經營神的家，彰顯神家的榮美。
(三)教會是主的聖殿，也是聖靈的居所──「並且被建造在使徒和先知的根基上，有基督耶穌自己為房角石；各房靠祂聯絡得合式，漸漸成為主的聖殿；你們也靠祂同被建造，成為神藉著聖靈居住的所在。」(弗二20～22)教會稱作主的聖殿，是神得著人敬拜的地方；又稱作聖靈的居所，而是讓神得著安息，居住的所在。這聖殿是活的，是有生命的，是會長大的，而且是被建造在使徒和先知的根基上，並有基督耶穌自己為房角石。教會要「被建造」起來，才能成為神藉著聖靈居住的所在。
(四)教會是基督的新婦──「教會怎樣順服基督，妻子也要怎樣凡事順服丈夫。你們作丈夫的，要愛你們的妻子，正如基督愛教會，為教會捨己。」(弗五24～25)保羅用夫妻的關係來比喻基督與教會的關係。他指出基督與教會之間，乃是愛的聯合關係。基督愛教會，為教會捨己，原文的意思是基督為愛教會的緣故，把祂自己給了教會，這是最大的禮物。基督愛教會，祂為了要產生教會、得著教會，而把自己交於死地。由此我們看到神的心意不在個人，而是放在教會身上。因此，主愛我們的目的，不但叫我們有祂的生命，更要與我們聯結，與祂成為一體，合而為一。所以，基督因愛教會，為教會所作的，計有：(1)在已往，基督救贖我們，使我們脫離一切的罪惡；(2)在現在，基督洗淨、保養、顧惜我們，為要使我們成長到豐滿完全，預備好等候祂的再來；(3)在將來，基督要迎娶新婦(指教會)(啟十九7)，並且在新耶路撒冷永世裏教會將是羔羊的妻子(啟二十一9)，永遠與我們聯結。哦！教會成為基督配偶說出基督對教會的愛，真是超凡、無比！這豈不是宇宙一個「極大的奧秘」！
(五)教會是屬靈的戰士──「我還有末了的話，你們要靠著主，倚賴祂的大能大力，作剛強的人。要穿戴神所賜的全副軍裝，就能抵擋魔鬼的詭計。因我們並不是與屬血氣的爭戰，乃是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的，以及天空屬靈氣的惡魔爭戰。所以要拿起神所賜的全副軍裝，好在磨難的日子，抵擋仇敵，並且成就了一切，還能站立得住。」(弗六10～13)教會是一個團體的戰士，是使撒但在地上的工作受虧損。因此，教會是撒但所忌恨的。保羅指出我們爭戰的對像是詭計多端的魔鬼。「爭戰」原文是pale，是指二人摔跤的肉膊戰；摔跤是要使對手倒下去，倒到貼地，而自己還能站立得住。魔鬼常常利用這個世界系統與我們的肉體(罪性)試探我們，而我們若不謹慎小心，就很可能失敗跌倒，使神的名受辱，自己也受虧損。在這裏，我們看見屬靈爭戰的秘訣，就是：(1)必須「在主裏」，而不是靠自己，乃是讓的大能大力使我們剛強起來；(2)必須「穿上神所賜的全副軍裝」，來抵擋魔鬼的攻擊；(3)必須「站住」，而不是退後、坐下、倒下，乃是堅守主已經賜給我們的完全得勝的立場。在屬靈的爭戰中，最緊要的是儆醒禱告。撒但常藉著外面的人、事、物，使我們沒有時間禱告。因此，我們不但要有個人的禱告，還要參加教會的禱告聚會。
【默想】
[bookmark: _Hlk109406892][bookmark: _Hlk109680068](一)教會是神的國。我們是否讓神藉著生命在教會中掌權，不僅治理我們，並且保護我們呢？
(二)教會是神的家。我們是否愛神的家和同心興旺神的家呢？
(三)教會是是主的聖殿，也是聖靈的居所。我們是否在基督裏互相聯絡，一同被建造成為靈宮呢？
(四)教會是基督的新婦。對於這樣一位愛教會的基督，我們是否愛戴祂、歸屬祂、順服祂呢？
(五)教會是屬靈的戰士。我們有沒有穿上神所賜的全副軍裝，加入這場與魔鬼的屬靈爭戰呢？
10月5日──保羅與《腓立比書》(一)
【保羅與腓立比教會】
「基督耶穌的僕人保羅，和提摩太，寫信給凡住腓立比，在基督耶穌裏的眾聖徒，和諸位監督、諸位執事。」(腓一1)
(一)腓立比教會是歐洲的第一個教會。保羅第二次出外佈道時，在特羅亞異象中聽到馬其頓的呼聲，就經過尼亞波利到了腓利比。城中有許多偶像廟宇，但沒有猶太會堂，只有禱告地方，保羅在那裡講道，便得了賣紫色布疋的婦人呂底亞一家；後來保羅因趕出一使女身上的鬼而被誣告下監，在獄中，帶領禁卒一家歸主。歐洲的第一處教會就這麼奇妙地建立了，其中有不同國籍──推雅推喇人、希臘人、羅馬人；又來自不同背景──有富商、有使女、有政府人員，代表當時社會裡上、中、下三種不同的階層，何等優美的教會生活(徒十六6～40)。
[bookmark: _Hlk85444732](二)腓立比教會是富有愛心的教會。呂底亞和禁卒全家曾接待保羅(徒十六15，34)；他們也一再地打發人去帖撒羅尼迦饋贈保羅(腓四6)；保羅在哥林多時，也受到他們的饋贈(林後十一9)；他們又差以巴弗提去羅馬供給保羅的需要(腓二25；四18～20)；保羅也十分信任他們饋贈的動機，知道他們所作的是出於愛主的心，明白奉獻的真正意義。此外，對其他聖徒，他們同樣顯出樂捐的厚恩(林後八1～4)，他們也十分踴躍地為耶路撒冷的聖徒捐錢(羅十五26)。
(三)腓立比教會與保羅有很親密和友好的關係(腓一3～4，二2、12、17～18、20，四1、10)。所以本書的語氣很像對密友交談。對他們說話可以更為坦白，無須顧慮他們內心對他有甚麼疑惑。難怪保羅三次稱他們為「我所親愛的」，還加上「我所想念的弟兄」，「我的喜樂，我的冠冕」(腓二12，四1)，而書中充滿了喜樂和相互想念之情，保羅每逢想念他們，就為他們感謝神(腓一3)。
【《腓立比書》的中心信息】
《腓立比書》的主題是基督作我們的生命、榜樣、目標和力量。本書的中心啟示，就是基督是我們一切的一切。本書每一章的鑰節，代表那章的鑰義，第一章的鑰節是是21節：「我活著就是基督」，第二章的鑰節是第5節：「你們當以基督耶穌的心為心」(原文是心思)，第三章的鑰節是第10節：「使我認識基督」，第四章的鑰節是第13節：「靠著那加給我力量的，凡事都能作。」對聖徒的經歷來說，這四方面的鑰義是何等的豐盛和重要。
【《腓立比書》的重要性】
[bookmark: _Hlk85007509][bookmark: _Hlk109978341][bookmark: _Hlk110144011][bookmark: _Hlk109635759][bookmark: _Hlk85007289](一)《腓立比書》啟示了我們在每天生活裡經歷的基督和勉勵同心合一的教會生活。保羅在本書裡分享基督徒生活的秘訣，而這個秘訣就是經歷所啟示的基督──(1)基督是他的生命，無論在什麼環境，或捆鎖或自由，是生是死，他總叫基督在他身上照常顯大，因他活著就是基督(腓一章)；(2)基督是他的榜樣，因此他以基督耶穌的心為心(腓二章)；(3)基督是他的目標，所以他丟棄萬事看作糞土，為要更多得著基督(腓三章)；(4)基督是他的力量，無論是順境或逆境、卑賤或豐富、飽足或饑餓、有餘或缺乏，他「靠」基督，凡事都能作 (腓四章)。此外，保羅勸勉聖徒以基督的心為心，而同心地過肢體的生活，包括(1)「同心合意」興旺福音(腓一5)；(2)在聖靈裏有交通(腓二1)；(3)和基督「一同」受苦(腓三10)；(4)「供給」主事工需用(腓四15)。
(二)在《腓立比書》中，保羅多處講述他的遭遇和經歷，揭露了他如何以基督為中心的得勝生活﹕第一，熱愛傳福音(腓一16)，叫基督顯大(腓一21)；第二，謙卑虛己(腓二8)，以基督的心思為心思(二5)；第三，追求長進(腓三12)，為要更多得著基督(腓三14)；第四，知足常樂(腓四11)，因靠著那加給力量的基督(腓四13)。對我們的經歷來說，這四方面的經歷是何等的豐盛和重要。 
【默想】
(一)保羅與腓立比教會的關係是何等的親密。我們與弟兄姊妹的關係如何呢？
(二)任何人若想要知道基督徒得勝和喜樂生活的秘訣，以及一個合神心意之教會所必具有同心合意的見證，就必須讀本書。
(三)任何人若想要知道如何也能和保羅一樣，一生傳揚基督，活出基督，學習基督，追求基督，得著基督，和經歷基督，就必須讀本書。
10月6日──保羅與《腓立比書》(二)
【《腓立比書》中感謝的禱告】
[bookmark: _Hlk109660859]「我每逢想念你們，就感謝我的神；(每逢為你們眾人祈求的時候，常是歡歡喜喜的祈求。)」(腓一3～4)
[bookmark: _Hlk109664152][bookmark: _Hlk109660240][bookmark: _Hlk109664215][bookmark: _Hlk109660889][bookmark: _Hlk109661571]保羅寫信給腓立比教會時，是身在羅馬的監牢。但他一開始就提到，每逢想念他們的時候，心裏就喜樂的感謝神。保羅對神的稱呼稱為「我的神」，表示他與神之間的親密關係，彼此互屬。保羅即使在捆鎖之中，他的態度總是歡歡喜喜的，為他們祈求。接著，保羅感謝神的原因有三(腓一5～7)：
[bookmark: _Hlk109663021][bookmark: _Hlk109661976](一)他們「同心合意」的「興旺福音」──一個肯傳福音的教會，必定是一個興旺的教會！保羅為他們歡喜快樂，並不僅在他們「興旺福音」，而且是重在他們為著福音「同心合意」。「同心合意」(原文koinonia) 意即交通，有分，同夥，團契。當眾聖徒一同參與、共同有分，來承擔傳揚福音的使命時，那是何等美麗的光景！ 
(二)他們以行動證明神在他們心裏「動了善工」──教會所以能蒙恩，乃是神在人心裏作工的結果！保羅深信神動了善工，使他們生命有好的開始，而祂必負責成全這工！「善工」可能指出他們的蒙恩得救，或指他們「同心合意」「興旺福音」的「善工」。
(三)他們「辯明證實」福音──教會撥亂反正的最好方法，就是傳揚福音真理！保羅指出腓立比人不因他被監禁而離棄他，且仍繼續為福音「辯明證實」。在福音的事工上，他們與保羅同工，也一同得恩。所以教會一面要「辯明」(原文apologia，意即辯護，是在法庭的法律用語)，以解除別人對福音的偏見和反對；另一面我們要以自己的經歷和話語，來「證實」(原文bebaiosis，意即堅信)我們所傳的。有人說的好，「福音既能退敵，也能堅固接受的人。「辯明」福音是為了與尚未相信或抵擋的人探討、辯論、講明。「證實」是加強已經信的人對信仰的了解，使之扎根，更加明白。
【《腓立比書》中的代禱】
「我體會基督耶穌的心腸，切切的想念你們眾人；這是神可以給我作見證的。我所禱告的，就是要你們的愛心，在知識和各樣見識上，多而又多；使你們能分別是非，(或作喜愛那美好的事)，作誠實無過的人，直到基督的日子；並靠著耶穌基督結滿了仁義的果子，叫榮耀稱讚歸與神。」(腓一8～11)
[bookmark: _Hlk109676568]我們知道保羅是一個禱告的人。在禱告的事工上，保羅充分顯出他的愛心。因為他「體會基督耶穌的心腸」，就是一種付出自己、犧牲自己的心腸。英文的意譯是「用基督耶穌的愛」。因此，保羅也用同樣的愛為他們代禱。而且他知道，一切事工的根基就是禱告，禱告就是工作。沒有禱告，就沒有成事的可能。腓立比教會屬靈的長大都由於禱告；他們為主的福音工作也都受禱告的支配。
保羅由感謝轉向禱告。他禱告的内容，說出他在神面前的心願：
[bookmark: _Hlk109678096](一)愛心多而又多──腓立比人的「愛心」是特別著名的。可是保羅還要為他們禱告，好叫他們的愛心不斷長進，有豐盛、滿溢的愛。因為愛是萬能的鑰匙，能開啟一切的門。
(二)在知識和各樣見識上，多而又多──「知識」是指屬靈上的領悟，而是從經歷而得對神的真認識；「各樣見識」是一種屬靈的敏覺，而是對各樣事物的分辨、判斷的能力。
(三)分別是非──可解釋成分辨更美好的能力，而在生活的各方面，追求上好的、最美好的事物。
(四)誠實而無過──在世行事為人，應光明正大、純淨、真誠，並在基督的日子無可指摘。
(五)結滿仁義的果子──「靠著耶穌基督」是我們能結滿「仁義的果子」的關鍵，而使他們活出仁義生活的各種基督品格。結果子最終的目的就是「叫榮耀稱讚歸與神」。
【默想】
(一)從保羅常常想念腓立比教會，可以感受到一個屬神的人對教會的態度。這對我們有何提醒呢？     
[bookmark: _Hlk109680890](二)保羅的禱告，說出他為教會同心合意地興旺福音而感恩，並為愛心和知識上增多而代禱。我們有否像保羅一樣，「體會基督耶穌的心腸」，因愛為他人常代求呢？
(三)在保羅的禱告中，他祈求腓立比教會的愛心多而又多。我們是否也這樣為他人和自己禱告呢？     
(四)我們如何運用愛心，在知識和見識上，能分辨是非和作誠實無過的人呢？   
[bookmark: _Hlk109937991](五)我們能結滿了仁義的果，取決於我們與基督的關係如何？
10月7日──保羅與《腓立比書》(三)
[bookmark: _Hlk109979712]【《腓立比書》中的祝禱】
[bookmark: _Hlk109938168][bookmark: _Hlk109937431][bookmark: _Hlk109980081]「願恩典平安，從神我們的父，並主耶穌基督，歸與你們。」(腓一2原文直譯)
[bookmark: _Hlk109938176][bookmark: _Hlk109977987]保羅的祝禱是書信中常見的(羅一7；林前一3；林後一2；加一3；弗一2；西一2；帖前一1；帖後一2；門3)。當時一般人在書信「安問」中用原文chairein(徒十五23，二十三26)這個字，保羅卻用多彩多姿的「恩典」(原文charis) 這個字為問安語。保羅常把一些最普通的事，變成具有豐富屬靈意義的事。可見保羅心裏所充滿的，口裏便說出來。注意在這裡的祝禱：「平安」加在「恩典」與神之間。父神是「恩典」和「平安」的泉源，而我們藉主耶穌基督得著。
[bookmark: _Hlk109980004][bookmark: _Hlk109980035]「願主耶穌基督的恩典與你們的靈同在。」(腓四23原文直譯)
保羅以他獨特的問安語結束《腓立比書》。本書他以神的恩典起頭，又以主耶穌基督的恩典結束。使人感覺整卷書信，就是他期望腓立比的聖徒，經歷「主耶穌基督的恩典」，每時每刻都充滿在他們的生活裏。是的，基督徒的人生，任何時刻都需要神的恩典與我們的靈同在。這亦是歷世歷代聖徒彼此的祝禱。
【《腓立比書》中的金句──論福音】
「福音」在《腓立比書》中共提到9次，充分流露保羅對推展福音的關注。史百克講得好，「當我們手中握著保羅所寫的《腓立比書》時，我們還要問使徒所說『我所傳的福音』，這句話到底是什麼意思？儘管這卷書是保羅所寫的最後幾卷書之一——寫在羅馬獄中，經過漫長的服侍生涯，就在他行刑前——但我們仍然發現，他仍然以『福音』來說每件事。他的成長並沒有超越過福音，他並沒有越過福音。事實上，他比從前更加留意到福音的豐富，這豐富是遠遠超過他所能及的。」
「弟兄們，我願意你們知道，我所遭遇的事更是叫福音興旺。」(腓一12)
福音往往在逼迫中更興旺！保羅身繫囹圄，失去自由，反而叫福音得以開展。「興旺」(原文prokope) 意即前進，向前開展，受錘擊而伸長。所以無論在任何情況及環境下，得時、不得時務要傳福音。
「只要你們行事為人與基督的福音相稱，叫我或來見你們，或不在你們那裡，可以聽見你們的景況，知道你們同有一個心志，站立得穩，為所信的福音齊心努力。」(腓一27)
[bookmark: _Hlk109980216][bookmark: _Hlk109980300][bookmark: _Hlk109982023][bookmark: _Hlk109982636]腓立比的教會雖也有內外的一些難處(一28，三2，18～19，四2)，但他們最大的特點是一直同心合意興旺福音。在此，保羅勸勉聖徒們要為福音而爭戰。他提醒他們，行事為人要與基督的福音相稱，傳福音最重要的，不是我們的方法、技巧、組織或策略，而是我們的行事為人！「相稱」(原文axios) 意即對得起，配得過。所以藉著我們所做的每件事，所說的每句話，使人受吸引來接受福音。
保羅並且鼓勵他們，行事要為所信的福音同靈站穩，齊心努力。教會傳福音不只要需熱心，最要緊的是同心。「齊心努力」(原文sunathleo)意即與他人同時苦拼奮鬥，同他人一起努力。所以興旺福音，不應只是個人的工作，必須是全教會，同心合意地配搭，為主作見證。除此以外，他們不要怕敵人的驚嚇，要記得他們蒙恩是因信服基督，並且要為基督受苦。因此，保羅叫他們回想他在腓立比為傳揚福音而爭戰的情形，以勉勵他們為福音爭戰。
「但你們知道提摩太的明證；他興旺福音，與我同勞，待我像兒子待父親一樣。」(腓二22)
在保羅的同工中，他特別提到提摩太。保羅指出他和提摩太的關係親密，情同父子。他們的關係是建立在為興旺福音而同勞。腓立比的聖徒也知道提摩太可貴之處，並證明他就是一個傳福音的主的僕人。
【默想】
(一)保羅的引言，說出他問教會的安與祝福的禱告。我們若不讀本書，如何經歷並享受在基督耶穌裏的「恩典」和「平安」呢？
(二)保羅見證他在捆鎖中仍以興旺福音為念，並在肉身活著是為彰顯基督。我們若不肯出代價，如何為基督作見證呢？
[bookmark: _Hlk109982324](三)保羅勸勉聖徒行事為人要與福音相稱，並為所信的福音要齊心努力。我們若沒有同一個心志，如何為傳揚福音而爭戰呢？
(四)提摩太的榜樣指出他興旺福音。我們若沒有為福音勞苦，如何證明是主的僕人呢？
10月8日──保羅與《腓立比書》(四)
【《腓立比書》中的金句──論基督(一)】
「基督」是本書鑰字，提及37次──本書的中心思想，是論基督徒在「基督」裡的生活。本書說出保羅屬靈生活的得勝，是在於他得著了屬靈的秘訣，而這個秘訣就是在他裏面的「基督」。因他無論遭遇甚麼環境，或被捆鎖或得自由，或高或低，或順或逆，都沒有一事叫他羞愧，總是有深處的喜樂、平安和滿足，其祕訣就是在凡事上經歷「基督」，讓祂作生活的中心。因為「基督」是我們裏面一切動力之源，也是我們外面一切彰顯之因。因此，保羅精心編寫這封書信，藉以特別強調：
[bookmark: _Hlk110024747](一)活著「為」基督，總叫基督照常顯大──「無論是生、是死，總叫基督在我身上照常顯大。因我活著就是基督，我死了就有益處。」(腓一20～21上)保羅經歷基督作他的生命，且見證他的生活乃是活出基督。這指出基督不僅是他的生命，代替他活著；並且他的全人完全被基督佔有、管理，因而無論環境如何，他總叫基督顯大。在這裡，保羅說出一個事實，他不是基督，但他「活著就是基督」；因為他不再是靠自己的力量活，乃是讓基督在他裡面活。保羅是一個「活著就是基督」的人，不只他的人生是為基督而活，並且他的人生完全被基督佔有、管理，基督就是他人生的指引、意義和一切！因而無論他的環境如何，他總叫基督顯大；自然他的生活就活出基督徒的生命，因而他見證「活著就是基督」。因此，使我們能「活著就是基督」的唯一方法，就是認定和認識這個事實：「一切在於基督， 主是我一切。」另一方面，保羅在生死兩難之間，死了雖是離世與基督同在；但活著是為眾聖徒的緣故。所以，保羅深信他「活著就是基督」對聖徒們更是重要，更有益處；因能繼續與眾人在一起，更多分享基督，而使他們得以長進並喜樂。
[bookmark: _Hlk110021632][bookmark: _Hlk110022587](二)活著「學」基督，以基督為我們的榜樣──「你們當以基督耶穌的心為心。」(腓二5)「心」(原文是指「心思」。保羅勉勵聖徒當以基督耶穌的心思作榜樣，就是祂甘心虛虛己、降卑和順服，祂自願降卑到極點，且順服至死，故神將祂高升為萬有之主。因此，我們若以「基督耶穌的心思」，就能在基督裏有勸勉、安慰、交通、慈悲憐憫、同一心志，而不結黨、虛榮、驕傲、自私。
(三)活著「得」基督，以基督為我們的目標──「弟兄們，我不是以為自己已經得著了；我只有一件事，就是忘記背後努力面前的，向著標竿直跑，要得神在基督耶穌裏從上面召我來得的獎賞。」(腓三13～14)保羅定意要追求「認識基督」，而基督成了他整個人生的標竿。因此，他視自己為比賽中的賽跑選手，要盡全力向著標竿直跑，為要得著基督。「標竿」原文skopos，意即目標，是設在跑道的終點處，供賽跑的人目光專注的標誌。保羅給我們看到他一生努力，乃是向著「標竿」直跑，以求達到這「標竿」，就是基督。在這裡，保羅見證他將先前以為與自己有益的，因基督都當作有損的，甚至看作糞土，為要得著基督，以祂為至寶。因此，他以基督為獨一的「標竿」，為著追求更深的認識基督，好得著那「上好的復活」和神在基督耶穌裡從上面呼召的獎賞。
(四)活著「靠」基督，靠著那加給力量的，凡事都能作──我知道怎樣處卑賤，也知道怎樣處豐富…隨事隨在，我都得了秘訣。我靠著那加給我力量的，凡事都能作。」(腓四12～13)保羅見證他無論在什麼境況，保羅知足、喜樂、一無掛慮的祕訣，就是靠著那加給他力量的基督。保羅喜樂、飽足、一無掛慮的祕訣，是因為他凡事告訴神、倚靠神。他無論在什麼境況，或卑賤、或豐富、或飽足、或飢餓、或有餘、或缺乏，都可以知足，這是他已經學會了:「靠著那加給我力量的，凡事都能作」。「靠」的原文是en，意即「在裏面」，表示与基督聯成一體。「在基督裏面」是保羅知足秘訣中最主要的關鍵。而「能」(ischuo)的原文意思是「我凡事都能忍受、都能作、都能面對」。因祂能把我們各樣的「不能」，變成滿有喜樂的「凡事都能」。
【默想】
[bookmark: _Hlk110023695][bookmark: _Hlk110023892][bookmark: _Hlk110023408](一)保羅見證他的生活乃是活出基督！無論任何境遇，讓我們活著為基督，也彰顯衪的生命吧！
(二)保羅指出主耶穌因謙卑、順服、捨己、而高升。讓我們以「基督的心思」成為我們的心思吧！
(三)保羅宣告以基督為標竿的人生！讓我們所思、所想、所喜、所愛的，就是全心追求得著基督吧！
(四)保羅說出他凡事都能作，乃是靠主加力量，而凡事隨遇而安，且因主知足！讓我們也超越人生的無常，簡單地倚靠那加給我們力量的主吧！
10月9日───保羅與《腓立比書》(五)
【《腓立比書》中的金句──論基督(二)】
「你們當以基督耶穌的心為心。祂本有神的形像，不以自己與神同等為強奪的；反倒虛己，取了奴僕的形像，成為人的樣式；既有人的樣子，就自己卑微，存心順服，以至於死，且死在十字架上。所以神將祂升為至高，又賜給祂那超乎萬名之上的名，叫一切在天上的、地上的和地底下的，因耶穌的名，無不屈膝，無不口稱耶穌基督為主，使榮耀歸與父神。」(腓二5～11)
[bookmark: _Hlk110017984]在《腓立比書》第二章，保羅論到基督降卑與升高之榜樣，是全本聖經著名之教訓之一，說出：
(一)基督耶穌降卑的八步─(1)不以自己與神同等為強奪的；(2)反倒虛己；(3)取了奴僕的形像；(4)成為人的樣式；(5)自己卑微；(6)存心順服；(7)以至於死；和(8)且死在十字架上。
[bookmark: _Hlk110072942](二)耶穌基督高升的光景──(1)神將祂升為至高；(2)又賜給祂那超乎萬名之上的名；(3)叫一切都屈膝拜服；(4)無不口稱耶穌基督為主；和(5)使榮耀歸與父神。
保羅提出了以基督為我們的榜樣，勸勉我們要以「基督耶穌的心為心」。基督的「心 」原文是指「心思」或是「心意」。「基督的心思」就是祂有神的形像，有神的地位，與神同榮耀。但祂甘心虛己(原文是倒空) ，倒空了自己神的形像、榮耀、地位。不以與神同等為強奪的祂，要作我們的救主，捨棄了一切合法的權利，從至高降到至低，從至尊下到至卑；祂為滿足父神的心意，順服了神的旨意，將命傾倒，以致於死在十字架上，因此神將祂高升為萬有之主。這裡值得我們注意的，就是： 
(一)祂的捨棄──基督為要作我們的救主，祂放棄了所應該得的神之尊榮、地位，經歷了從至高降到至低，從至尊榮下到至卑微。祂是神，有神的形像，有神的地位，與神同榮耀。但祂不以與神同等為強奪的。不強奪，意思是不勉強、不抓牢。祂反倒虛己。虛己原文是倒空。祂不是倒空祂的神格，乃是把神的形像、榮耀、地位完全倒空了。
(二)祂的卑微──基督為要滿足父神的心意。祂取了奴僕的形象， 成為人的樣式。在這裏有一個何等強烈的對照。奴僕的形像是主的卑微，人的樣式是主受人的限制。奴僕的形像是和神的形像相對，人是和神相對。神是不受限制的；人卻要受空間時間的限制、這是何等的放棄，是一件何等大的事。對祂來說，這是很大的卑微，祂捨棄天上所有的榮耀，取了人所有的卑微。
(三)祂的順服──基督為要成就救贖。祂存心順服，以至於死，且死在十字架上。十字架的刑罰乃是一種咒詛和最羞辱的處死方式(申廿一23；加三13；來十二2)。祂為了我們的罪，竟成了神的咒詛，且死在十字架上，祂是如何的順服， 如何的捨棄。這就是基督的心思！這心思曾活現在歷代的聖徒身上，如今也要活現在我們這一代的基督徒身上，使神的教會所充滿的是基督。親愛的，你我是否也像主耶穌一樣，愛世上每一個人。我們若是以祂的心思為心思，以祂所愛的為所愛，教會就不可能發生不同心，不彼此相愛的事。
[bookmark: _Hlk110057043](四)祂的升高──基督升高的結果，就是卑微的人性被拔高，而帶著無比的尊貴榮耀，其目的乃是將榮耀歸與神。基督因降卑，神將祂升到至高；基督因順服，神賜祂超乎萬名之上的名，叫萬有無不向祂屈膝、無不口稱祂為主。
此外，以基督的心思為心思，乃是教會合一的根源。因為在教會中，眾人若都以基督為中心，以祂的心思為心思，就能產生真實甜美的交通與合一。因此，我們若以「基督耶穌的心思」，就能在基督裏有勸勉、安慰、交通、慈悲憐憫、同一心志，而不結黨、虛榮、驕傲、自私。因此，在教會中，眾人都以基督為中心，大家都注目於基督，以祂的心思為心思──就是肯以祂的喜愛為喜愛，以祂的思想為思想，以祂的態度為態度，以祂的行徑為行徑，才會產生真實甜美的交通與合一。
【顧別人的事】一位內地會的女教士談到戴德生有一特點，就是無論甚麼時候你去見他，他好像甚麼事都沒有，惟獨你的事要緊。實在他一天不知要寫多少封信，要見多少次人。他卻是這樣若無其事的顧到別人的事。「顧別人的事」，乃是一個捨己的生活，這就是「以基督耶穌的心為心」。
【默想】
(一)我們如何以基督為我們的榜樣，並活出基督的樣式，而謙卑服事和與弟兄姊妹同心地過教會生活呢？
(二)我們如何將「基督耶穌的心思」應用在我們身上呢？ 
10月10日───保羅與《腓立比書》(六)
【《腓立比書》中的金句──論交通】
[bookmark: _Hlk110101819]《腓立比書》乃是一本「交通」的書。「交通」這個字的希臘文名詞是koinonia，動詞則是koinonio。這個字英文翻作：(1)fellowship──交通、相交、團契；(2)participate，partake，partnership， share with──有分、參與；(3)communion──同領、分享；和(4)contribution──供給。這個希臘字在每一章各出現一次，且各自表達了一個合神心意之教會所必須具有的見證：
[bookmark: _Hlk110144759][bookmark: _Hlk110147250](1)「因為從頭一天直到如今，你們是同心合意的興旺福音。」(腓一5)保羅為腓立比教會歡喜快樂，因為他們從接受福音的那一天，就「同心合意」的興旺福音。「同心合意」(koinonia)的興旺福音，意即一同參與、支持並推展福音的事工。因此，興旺福音，不應只是聖徒個人的工作，必須是眾聖徒一同參與，也就是全教會「同心合意」地配搭，才有果效。
[bookmark: _Hlk110145132][bookmark: _Hlk110145053][bookmark: _Hlk110145301][bookmark: _Hlk110145920](二)「所以在基督裏若有甚麼勸勉，愛心有甚麼安慰，聖靈有甚麼交通，心中有甚麼慈悲憐憫。」(腓二1)保羅提及教會同心合意的要點，包括：(1)在基督裏的勸勉，(2)愛心的安慰，(3)靈裏的「交通」，和(4)心中的慈悲憐憫，因而各肢體有同一的意念、愛心、心思、意見。此處的「交通」(koinonia)是指聖徒一同有分於聖靈，或在聖靈裏彼此相交。我們與神之間有「縱」的交通，另一面與聖徒之間彼此在靈裏也有「橫」的交通。一個合神心意的教會，是要使聖靈可以自由地在教會中交通和感動；聖徒之間也當除去嫌隙、誤會與偏見，彼此相愛，使靈裏的交通不致受阻擋。
[bookmark: _Hlk110145968][bookmark: _Hlk110145979][bookmark: _Hlk110157878][bookmark: _Hlk110156822][bookmark: _Hlk110284146](三)「使我認識基督，曉得祂復活的大能，並且曉得和祂一同受苦，效法祂的死。」(腓三10)保羅曉得和基督「一同」(koinonia)受苦。「和祂一同受苦」意即「效法祂的死」，就是否認己，不顧外體的毀壞與苦楚(林前四8～11，16～17)，一心對付罪(彼前四1)，拒絕撒但的試探(來二18)，和學習順從神(來五8)。在主的生命中，受苦是在祂榮耀復活之前。因此，在保羅的生命中，他也必須有分於和基督「一同」的受苦，也必和祂「一同」得榮耀(羅八17)。我們也必須如此。這位帶領我們進榮耀的先鋒，祂是因受苦難得以完全(來二10)。所以，我們跟隨祂的人，也該有受苦的心志(彼前四1)，和祂「一同」受苦，才能和祂「一同」得榮耀。此外，在日常生活經歷中，我們與基督聯合，而「交通」於祂的苦難，就是藉著分享祂背負的十架，以及祂所受的死，才能最終模成祂的形像(羅八29)。所以，我們經歷與基督「一同」受苦有多少，就能漸漸地被更新而變化，至終與主相像(羅十二2；林後三18；西三10)。
[bookmark: _Hlk110157775](4)「腓立比人哪，你們也知道我初傳福音，離了馬其頓的時候，論到授受的事，除了你們以外，並沒有別的教會供給我。」(腓四15)「供給」與腓一5「同心合意」同屬一個原文字koinoneo。腓立比的聖徒不但自己傳揚福音，並且也藉著財物的餽送，和關心、代禱，而參與保羅的事工，使他無後顧之憂。所以，他們與保羅在福音的事工上合作無間，有如最佳的合夥人。
【彼此相助是天堂】一個老人知道自己在世的日子不多，在他過世以前，他想知道天堂與地獄各是什麼樣的情況，於是他去請教村中一個智者：「請告訴我天堂與地獄的情景。」智者回答說：「跟我來，我帶你去看。」他們兩人走了一段很長的路，直到他們來到一座大房子前面。智者帶老人進去，他們看見一間很大的飯廳，大大的飯桌上，山珍海味，目不暇給。飯桌的四周坐了許多人，卻都是面黃飢瘦。他們每人拿著一雙十二尺長的筷子，每當他們要吃時，東西就從筷子上掉下來。 老人一看，說：「這必定是地獄。請再帶我去看天堂。」智者說：「好，再跟我來。」他們兩人走出那個房子，繼續向前走，直到他們又來到另一座大房子之前。同樣的，這座房子裡有個大飯廳。大大的飯桌上也是山珍海味，目不暇給。飯桌四周也是坐了許多人，也是每人拿著一雙十二尺長的筷子，但他們卻都面色紅潤，快樂安詳。「這是怎麼回事？」老人問道。「這些人也是用十二尺長的筷子，但每個人都吃得飽飽的。」智者回答說：「在天堂，裡人人餵養對方。」同樣，聖徒之間同心合意，彼此交通、相愛、相顧、相容，教會生活就是天堂生活。
   【默想】
(一)腓立比的教會是從傳福音開始的。讓我們在地上的使命也是「同心合意」 (koinoneo)的興旺福音！
(二)保羅接受腓立比教會財務的饋送。讓我們在福音上也有所奉獻，「供給」(koinonio)事工的需用！

10月11日───保羅與《腓立比書》(七)
【《腓立比書》中的金句──論喜樂】
[bookmark: _Hlk110262342][bookmark: _Hlk94591721][bookmark: _Hlk110158471]《腓立比書》書乃是一本「喜樂」的書；「喜樂」和其同義詞，提及達17次以上。這顯然是本書的重要信息之一。保羅在本書中處處流露喜樂之情，可見喜樂是以基督為中心之生活的表記。這能讓我們知道，到底我們是活在自己裡，還是活在基督裡。故有些聖經學者稱本書為「喜樂的書信」；亦有人以為：「這封信的總結就是──『我喜樂！你喜樂嗎？』」
保羅勸勉腓立比人要喜樂，而他自己就是靠主大大喜樂的好榜樣。在本書保羅特别提及他喜樂的原因:
[bookmark: _Hlk110262364][bookmark: _Hlk110264551](一)活著與眾聖徒同享在基督耶穌裏的喜樂──「我既然這樣深信，就知道仍要住在世間，且與你們眾人同住，使你們在所信的道上，又長進、又喜樂。叫你們在基督耶穌裏的歡樂，因我再到你們那裏去，就越發加增。」(腓一25～26)保羅深信他將要從獄中得釋放，繼續服事聖徒。他在肉身活著，便能幫助他們屬靈生命的長進，也包括他們的信心，並使他們因更多享受基督，而增添喜樂。因他們在基督耶穌裏，必然多有喜樂，而且保羅再次與他們相會，便叫他們的喜樂滿溢。
[bookmark: _Hlk110265809][bookmark: _Hlk110265039](二)因著教會的合一而喜樂──「所以在基督裏若有甚麼勸勉，愛心有甚麼安慰，聖靈有甚麼交通，心中有甚麼慈悲憐憫，你們就要意念相同，愛心相同，有一樣的心思，有一樣的意念，使我的喜樂可以滿足。」(腓二1～2)保羅勸勉腓立比教會同心，好為所信的福音齊心努力。所以，他們若能回應他的呼籲，教會同心合意，有勸勉、安慰、交通，且心思、愛心、意念都相同，保羅的喜樂便滿足了。
[bookmark: _Hlk110268497](三) 澆奠他生命即為主殉道而喜樂──「我以你們的信心為供獻的祭物，我若被澆奠在其上，也是喜樂，並且與你們眾人一同喜樂。」(腓二17)保羅用一幅美麗獻祭的圖畫來描述他的事奉。「澆奠」指傾酒以祭神，傾倒。在舊約，聖所中每日早晚獻的祭，在祭物之上要將醇酒奉給耶和華為奠祭(出廿九38～41；民廿八7)。保羅在此以腓立比聖徒為獻給神的祭物，而是以自己的生命獻上為澆奠在其上的酒。這話含有他甘心樂意以身為主殉道，就是傾倒出他的生命，並且以此為一生最高的喜樂。同時他們因為他的「澆奠」，也要歡欣喜樂。
(四)腓立比人分享他的喜樂──「你們也要照樣喜樂，並且與我一同喜樂。」(腓二18)保羅勸勉腓立比人學他的榜樣，為著別人的靈性益處與信心堅固，甘心樂意犧牲自己，並以此為喜樂。
(五)為著能見到所掛心的弟兄而喜樂──「所以我越發急速打發他去，叫你們再見他，就可以喜樂，我也可以少些憂愁。」(腓二28)腓立比教會差派以巴弗提他保羅，現在保羅打發他回家，因他們掛心他。他回到腓立比，弟兄們必喜樂的相迎。
[bookmark: _Hlk110344546](六)因著在主裏面而喜樂──「弟兄們，我還有話說，你們要靠主喜樂。」(腓三1上)「你們要靠主喜樂」原文作「你們要在主裏喜樂」。「在主裏」乃是我們喜樂的根源；我們真正的喜樂是從主來的，而「這喜樂是沒有人能奪去的。」(約十六22)基督徒的喜樂是建立在主裏，故甚至在許多似乎不可能的環境中，我們仍然能夠有滿足的喜樂。
(七) 以聖徒為喜樂──「我所親愛、所想念的弟兄們，你們就是我的喜樂，我的冠冕。」(腓四1上)保羅稱呼他們: (1)「我所親愛的」；(2)「所想念的」；(3)「弟兄們」；(4)「我的喜樂」；和(5)「我的冠冕」。保羅認為腓立比教會現今在主裏的情形令他喜樂；將來在主面前將成為他所誇的冠冕(帖前二19)。可見保羅不是因環境而喜樂，乃是因基督和教會而喜樂。
[bookmark: _Hlk110269336](八)靠主常常喜樂──「你們要靠主常常喜樂。我再說，你們要喜樂。」(腓四4)保羅一再吩咐他們要喜樂，可見喜樂對基督徒是何等重要的一件事。
(九)因眾聖徒的思念而喜樂」──「我靠主大大地喜樂，因為你們思念我的心如今又發生；你們向來就思念我，只是沒得機會。」(腓四10)保羅的喜樂而是腓立比人對他的思念，並給予他的幫助。
【默想】
[bookmark: _Hlk110239673](一) 「喜樂」是基督徒生活中的良藥(箴十七22)，也是使我們超越所有生活的挫折。試問我們喜樂嗎？
(二)「要喜樂」即然是神的一個命令。所以，無論世界中充滿紛爭、悲傷、疾病、窮困和暴亂的事，我們是否「靠主常常喜樂」呢？
10月12日───保羅與《腓立比書》(八) 
【《腓立比書》中的金句──保羅對基督的經歷】
「不但如此，我也將萬事當作有損的，因我以認識我主基督耶穌為至寶。我為祂已經丟棄萬事，看作糞土，為要得著基督；並且得以在祂裏面，不是有自己因律法而得的義，乃是有信基督的義，就是因信神而來的義；使我認識基督，曉得祂復活的大能，並且曉得和祂一同受苦，效法祂的死；或者我也得以從死裏復活。這不是說，我已經得著了，已經完全了；我乃是竭力追求，或者可以得著基督耶穌所以得著我的(或作所要我得的)。」(腓三8～12)
[bookmark: _Hlk110287411]《腓立比書》第三章是保羅的見證。在這章中，保羅敘述自己以往為熱心律法的情形。現今他已經改變以基督為至寶，將先前以為與自己有益的。因基督都當作有損的，甚至看作糞土(原意是扔給狗的渣滓)，為要得著基督。所以保羅的態度，不以為已經得著了而滿足，乃是竭力追求，並且忘記背後，努力面前的，向著標竿直跑。保羅又說，凡是存心完全的人，就該效法保羅追求的態度和目標。然而追求要循序漸進，到甚麼地步，就照甚麼地步行。這裡值得我們注意的，就是保羅對基督的經歷：
(一)保羅的捨棄──保羅得得著這位宇宙中的「至寶」以後，就會覺得以前寶貴、有益的，現今看實在都是虛空、有損的，如同「糞土」一般的污穢、卑賤，不值一顧，自然就丟棄萬事。
(二)保羅的得著──保羅為基督捨棄萬事的結果，就在基督裡得著的，乃是：
(1)有因信而得的義──保羅已丟棄他的自義，但他卻憑「信基督」而稱義。
(2)認識基督復活的大能──保羅不只是曉得主從復活的事實，更是從生活中經歷這復活的大能。
(3)曉得和祂一同受苦和效法祂的死──保羅經歷主復活的能力，便能為主受苦，模成祂的死。
[bookmark: _Hlk110286909][bookmark: _Hlk110286957](4)經歷祂的死而復活──保羅相信他會有分於超越的復活，在國度裏與基督一同作王(啟廿4)。
(5)得著基督所以得著他的──意即保羅以基督為他所定的目標為目標。這目標就是完全得著基督。
(6)得著裏從上面召他來得的獎賞(腓三14)──保羅以賽跑得獎賞來比喻他追求基督的心態。
從保羅對基督的經歷，有五點值得我們注意的，就是基督徒應有的正確人生：
(一)喜樂的人生──每一個基督徒生活中重要的操練和享受，乃是喜樂。一個不喜樂的基督徒是敎會最壞的廣告。然而我們真正的喜樂是在主裏，從主來的喜樂可以超越任何環境。所以無論我們的景況如何，仍然能夠在主裏有滿足的喜樂。試問我們是否有在主裏喜樂的豐富經歷呢？
(二)豪邁的人生──每一個基督徒的生命因基督而有了奇妙的大改變。從保羅的自述裡，我們可以看見基督使他改變了舊有的矝誇，包括他的出生、血統、宗教正統、熱心、個人的義。他遇見基督之後，對這一切的事物都重新評價，以前認為「有益的」，現在覺得這一切沒有價值，反而當作「有損的」。因他認識了基督這一位宇宙中的「至寶」，就歡然選擇失去這一切的名、利、權勢，為要更多得着基督。試問我們要追求什麼，才不枉活此生呢？
(三)有目標的人生──每一個基督徒的人生都是在神的計劃中，而我們的責任乃是以基督為標竿直跑。因此，我們的態度一面是「忘記背後」，不以為自己已經得著了，乃是忘記過去那些成就、得勝、或失敗；另一面是「努力面前」，專一定睛基督，而向這個標竿直跑，為要得神在基督耶穌裏從上面召我們來得的獎賞。試想想我們的人生目標是什麼？
(四)不應效法的人生──每一個基督徒的人生觀和價值觀是與世人不同的。世人都以地上的人、事、物為念，並不以天上的神和屬天的事為念，因而只顧追求人生的享受，甚至炫耀那些本為羞恥的事，但結局是沉淪。試問我們是否也是其中一員，專以地上的事為念麼？
(五)有盼望的人生──每一個基督徒雖活在地上，卻是天國的子民。我們的盼望乃是主耶穌的再來。當衪再來時，我們的身體將得贖，都要改變成屬天的形狀(羅八11；林前十五49～53)。試問當主顯現那刻時，我們的結局將會是什麼？
【默想】
(一)保羅回顧他的過去，並宣告了現今以認識基督為至寶和標竿的見證。我們所思、所想、所喜、所愛的，是否「只有一件事」，就是全心追求認識和得著基督呢？
(二)我們的人生的目標是什麼？我們是否不以地上的事為念，而是專心等候救主降臨呢？
[bookmark: _Hlk110343860]10月13日──保羅與《歌羅西書》(一)
【保羅與《歌羅西書》教會】
[bookmark: _Hlk85445130]「奉神旨意，作基督耶穌使徒的保羅，和兄弟提摩太。寫信給歌羅西的聖徒，在基督裏有忠心的弟兄。」(西一1～2上)
歌羅西城位在小亞西亞(今土耳其)的弗呂家境內(徒十八23)，距離以弗所約一百哩，與老底嘉，希拉波成三角鼎立的形勢(西四13)。歌羅西曾經一度是小亞西亞首屈一指的城市；座落於萊克斯河畔，是從愛琴海岸以弗所城，通向幼發拉底河流域的商賈必經之地。但後來日漸式微，到了主後第一世紀，此一古代名城日趨衰落；在保羅時代，已成小鎮。這城有點傾斜，過後經過一次猛烈的地震被夷為平地，舊城已無人煙，長埋瓦礫中。主前四世紀，歌羅西被希臘征服；到主前二世紀又給敘利亞王管理，當時他曾把數以千計猶太人遷到這地；以後又受羅馬人統治，有羅馬人駐防此地，因此希臘哲學思想、猶太教和其他異端均影響其中人民。
[bookmark: _Hlk110344560]歌羅西教會的成立，有人說是保羅在以弗所傳道的兩年期間，叫一切住在亞西亞的人都聽見主的道(徒十九9～10)，因此得著了以巴弗，他後來成為保羅的同工(西一7～8，四12；門23)；大概是以巴弗把福音帶到歌羅西，建立了歌羅西教會。保羅寫本書時尚未訪問過他們(西二1)，雖僅有耳聞(西一4，9)，卻對他們的情況至為關切。但另有一說法是保羅於第二次佈道(主後50年)時曾去過歌羅西，教會被建立後，便交給以巴弗和腓利門牧養，以致保羅寫此信時，有許多新蒙恩的人尚未見過面。福音傳到歌羅西後，一直結果增長，以巴弗專程來到羅馬，把這好消息告訴保羅，以致保羅為他們謝恩(西一3～8)。但同時也告訴保羅，教會有異端入侵，聖徒受到迷惑(西二4，8～23)，極其嚴重的危害教會。因此保羅寫了此信由推基古送去(西四7)，一面指出異端教訓的錯誤，另一面指引歌羅西聖徒更深地認識基督。
【《歌羅西書》的中心信息】
「基督是一切」(西三11)是全書的中心信息。本書是論基督的本性與身位最豐富的一卷書。「基督就是神的奧祕」──是神的像，是首生的，又是教會全體的頭；神本性一切的豐盛，都有形有體的居住在基督裏面。這樣的一位基督，住在我們各人的裏面，使神一切的豐盛，成了我們的豐盛，因此祂也就成了我們榮耀的盼望。總之，有了基督，就有了一切(二9～10)；祂不但是我們基督徒生活的力量泉源，並且還是教會對付一切異端教訓的最佳利器。祂更是我們的生命與內涵(西三4，11)。所以，我們的行事為人要讓祂居首位，便能在教會裏、在家庭裏，以及和人的交往上，活出新人的生活。
【《歌羅西書》的重要性】
(一)《歌羅西書》比新約其他書卷，更完滿地把基督的超越性啟示出來。在這短短的四章中，保羅用了許多高超的詞句來發表、描述基督，因為在當時的歌羅西教會中，異端教訓正產生影響力，而這些教訓又是猶太人和外邦人兩種文化的最高產品；由於它們是高尚的東西，就很容易成了基督的代替品。因此，保羅在本書中鄭重地講論這位超越的基督：祂是教會全體之首，當在凡事(原文為萬有)上居首位，因為父一切的豐盛都在祂裡面居住(一18～19)，祂是獨一至高且無可比擬的一位﹗在教會中絕不可有任何東西取代基督。教會生活必須單單由基督所組成，祂必須是獨一的組成元素，是教會生活的內容。
(二)《以弗所書》和《歌羅西書》都是保羅書信中特別論到基督與教會的真理和實行：
(1)《以弗所書》——啟示教會在神旨意中的重要地位，就是作基督的身體。教會要顯出祂的豐富，並對付祂的仇敵，故我們行事為人就當與蒙召的恩相稱；
(2)《歌羅西書》——啟示基督究竟有多超越、多豐盛，就是作教會的元首。基督既然如此，我們也在祂裡面得以完全，故我們行事為人就當對得起主。
【默想】
(一)任何人若想要更深地認識基督的超越與完備，並且學習如何讓基督居首位，而在教會中、家庭裏、在社會上，活出新人的生活，就必須讀本書。
(二)任何人若想要滿心知道神的旨意，看見基督是神一切的豐盛，而在基督裏活出得勝的生活，就必須讀本書。
[bookmark: _Hlk110343885]10月14日──保羅與《歌羅西書》(二)
【與《以弗所書》的對比】
「祂也是教會全體之首。祂是元始，是從死裏首先復生的，使祂可以在凡事上居首位。」(西一18)
《歌羅西書》與《以弗所書》可稱為姊妹書，寫於同時、同地，並講論同一偉大的主題――宇宙的新人，就是基督與教會。內容還有頗多雷同之處，有人作過比較，整本《歌羅西書》的95節之中，有79節都與《以弗所書》的155節相似。因此有人說「《歌羅西書》是《以弗所書》的外溢」，而「《以弗所書》是《歌羅西書》的擴大」。然而《歌羅西書》著重基督是教會的元首，《以弗所書》則著重教會是基督的身體。
(一)兩書相同之處──
	相同點
	以弗所書
	歌羅西書

	對聖徒的稱呼
	寫信給在以弗所的聖徒，就是在基督耶穌裡有忠心的人。(弗一1)
	寫信給歌羅西的聖徒，在基督裡有忠心的弟兄。(西一2)

	主為萬有之首
	使他為教會作萬有之首(弗一22)
	使他可以在凡事上居首位(西一18)

	聖徒與主同復活同升天
	便叫我們與基督一同活過來…一同復活(弗二5～6)
	在此與他一同復活…與基督一同活過來(西二12～13)

	脫去舊人，穿上新人
	就要脫去你們從前行為上的舊人…並且穿上新人；這新人是照著神的形像造的。(弗四22～24)
	因你們已經脫去舊人，和舊人的行為，穿上新人；這新人…正如造他主的形像。(西三9～10)

	敬拜的生活
	當用詩章、頌詞、靈歌，彼此對說，口唱心和的讚美主；凡事要奉我們主耶穌基督的名，常常感謝父神。(弗五19～20)
	用詩章、頌詞、靈歌，彼此教導，互相勸戒，心被恩感，歌頌神。無論作甚麼，或說話，或行事，都要奉主耶穌的名，藉著他感謝父神。(西三16～17)

	人倫的生活
	夫婦間的敬愛、順服；父子間的教導、孝敬；主僕間的公平、服事，都大致相同(弗五22～六9；西三18～四1)

	勸聖徒禱告
	隨時多方禱告祈求…也為我祈求，使我得著口才，能以放膽，開口講明福音的奧祕。(弗六18～19)
	你們要恆切禱告…也要為我們禱告…能以講基督的奧祕。(西四2～3)


 (二)兩書不同之處──
	以弗所書
	歌羅西書

	（1） 著重教會──基督的身體
（2） 教會是基督的豐滿和奧祕
（3） 萬有在基督裡同歸於一
（4） 聖徒以屬天的地位來過地上的生活
（5） 屬解釋性，講論普遍的真理
	（1） 著重基督──教會的元首
（2） 基督是神的豐滿和奧祕
（3） 基督是一切，又在一切之內
（4） 聖徒在地上過生活卻思念上面的事
（5） 屬辯護性，針對異端的錯誤


【與《腓利門書》的關係】
本書與《腓利門書》寫於同一時間和地點 ，二書關係密切，至少有五處彼此雷同的地方：(1)在兩封書信裏面，保羅都與他屬靈的兒子提摩太聯名寫信(西一1，門1)；(2)保羅的同工亞里達古、馬可、以巴弗、路加和底馬，他們的名字也都出現在兩封書信裏面(西四10，12，14，門23～24)；(3)兩封書信都提到保羅正在坐監(西四10，門1)；(4)保羅在兩封書信裏，都向同一個人──亞基布──特別致意(西四17，門2)；和(5)保羅打發阿尼西母和捎帶歌羅西書的推基古同行(西四7～9)，而阿尼西母則是腓利門書裏面的主要人物(門8～20)。
【默想】
(一)保羅在《歌羅西書》強調基督的中心性和優越地位。這對我們有何啟示？
(二)保羅在《歌羅西書》和《腓利門書》提到他與他同工的親密的關係。這對我們有何提醒？
10月15日──保羅與《歌羅西書》(三)
【《歌羅西書》中的感謝禱告(一)】
「我們感謝神、我們主耶穌基督的父，常常為你們禱告；因聽見你們在基督耶穌裏的信心，並向眾聖徒的愛心，是為那給你們存在天上的盼望；這盼望就是你們從前在福音真理的道上所聽見的。這福音傳到你們那裏，也傳到普天之下，並且結果、增長，如同在你們中間，自從你們聽見福音，真知道神恩惠的日子一樣。」」(西一3～6)
[bookmark: _Hlk113340822]保羅提到常常為歌羅西的聖徒感謝神而為他們禱告。保羅感謝的原因，乃是因聽見歌羅西教會所顯露的信心與愛心和他們所擁有存在天上的盼望。這盼望是他們從前在福音真理的道上所聽見的，並且福音在他們中間結果增長。這裡值得我們注意的，就是
(一)信、愛、望的實踐──基督徒生活的要素，乃是對神有信心，對人有愛心，對自己的將來則有盼望。今天我們是否也有這些特徵呢？
(二)福音增長的結果──福音不只是真理的廣傳，人數上增長；更是神的生命在人裡面也繼續不斷地「結果、增長」。我們教會是否結果增長呢？福音在我們裡面是否結果增長呢？ 
【《歌羅西書》中的代禱】
「因此，我們自從聽見的日子，也就為你們不住地禱告祈求，願你們在一切屬靈的智慧悟性上，滿心知道神的旨意；好叫你們行事為人對得起主，凡事蒙祂喜悅，在一切善事上結果子，漸漸地多知道神；照祂榮耀的權能，得以在各樣的力上加力，好叫你們凡事歡歡喜喜地忍耐寬容。」(西一9～10)
[bookmark: _Hlk113557665][bookmark: _Hlk113255875]保羅在第一章的代禱是本書的中心的鑰點。保羅為歌羅西教會禱吿的負擔，也是我們今天所需要的禱告。
保羅9～14節的禱告在原文是一句話，這句話以「因此」開頭，說明保羅為他們的禱告並對他們的教導，都基於一章3～6所載的事實──他們因信仰而在生命和生活上具備了信、望、愛這三樣基督徒的特徵。保羅禱告的負擔，乃是使他們：
[bookmark: _Hlk113378678](一)滿心知道神的旨意──對神的旨意，我們該怎樣竭力以屬靈的智慧來認識呢？
[bookmark: _Hlk113379367](二)行事為人「對得起」(原文配得過)主──我們行事為人是否活出基督，而夠得上被稱為基督徒呢？
(三)多結果子蒙主喜悅──我們做任何事是否都符合祂的心意，而在一切善事上結果子，蒙祂喜悅呢？
[bookmark: _Hlk113347628](四)漸漸地多知道神──這句原文可譯為：「因認識神而長進」。我們是否天天漸進和加深的認識神呢？
(五)在各樣事上力上加力──「力上加力」原意是得著能力。我們是否天天依靠神所供應的能力呢？
(六)凡事歡歡喜喜的忍耐寬容──我們在任何環境(順境或逆境)是否都能歡歡喜喜地忍耐寬容呢？
[bookmark: _Hlk113378162]此外，《歌羅西書》第一章9節提到保羅禱告求神使他們能在一切屬靈的智慧悟性上，「滿心知道」(原意為充滿完全的知識)神的旨意，這是本書前一段的主題；第10節指出神使他們「行事為人對得起主」，這是本書後一段的主題。「知道」的希臘文epignosis，指經歷上的認識，不單是得著知識的「知道」(希臘文gnosis)。這樣的「知道」能影響我們對真理的認知(一至二章)，也能影響我們生活的實行(三至四章)。第9節的「知道」是第10節「行」的因，而第10節「行」的因則是第九節「知道」的果。正確的基督徒生活，必須建立在能「知」，也能「行」。因此，《歌羅西書》的架構可分為二部分：
(一)知否──基督的超越與完備(一至二章)。基督的神性，尊貴，榮耀，與豐滿，基督是神的愛子，是教會的元首，生命之主，是神的奧秘，祂在萬有之先，萬物靠祂而造而立，神的一切豐盛在基督裡，有了基督，就有了一切。
(二)行否──基督居首位的生活(三至四章)。基督是我們的生命與內涵(西三4，11)。所以我們要穿上新人(西三10)，叫基督的平安在心裏作主，把基督的話豐豐富富地存在心裏，並奉基督的名說話行事。因此我們的行事為人，以及和人的交往，便能有新人生活的表現。
【默想】
(一)保羅「常常」在代禱之先，先感謝。這是他代禱的秘訣。我們是否常常為別人、教會代禱呢？
[bookmark: _Hlk113256702](二)保羅禱告的負擔，乃是使他們「滿心知道神、行事為人對得起主」！我們讀《歌羅西書》，是否能夠滿心知道神的旨意呢？我們行事為人是否對得起主呢？我們是否越過越有更豐滿的認識三一神，並且生命有長進呢？
10月16日──保羅與《歌羅西書》(四)
【《歌羅西書》中的感謝禱告(二)】
[bookmark: _Hlk113378869]「又感謝父，叫我們能與眾聖徒在光明中同得基業。祂救了我們脫離黑暗的權勢，把我們遷到祂愛子的國裡；我們在愛子裏得蒙救贖，罪過得以赦免。」(西一11～14)
保羅為歌羅西教會已往所領受的，再次的感謝父神。這感謝的內容有三要點：
(一)神使我們與眾聖徒在光明中同得基業──「基業」的希臘文kleros，意思是產業(inheritance)，籤(lot)，分(portion)；這是指我們在基督裏所得的基業，包括天上的一切盼望、榮耀，永生的福樂、賞賜，與屬天之各種權利。此外，基督乃是眾聖徒的「基業」。所以眾聖徒都可以與基督在「光明中」享受這基業。
(二)神將我們遷到愛子國裡──「遷」的希臘文methistem，意思是徙置，遷離，搬動；這字是用於指將全部人民從一國或一地區遷徙到另外的一國或一地區的意思。在古代，當一個國家打敗另一個國家時，習慣上是把戰敗國的人民上了枷鎖，然後將他們驅送到戰勝國的疆土內居住。本字是過去時態，表示遷入愛子的國裡，是已成就的事實。這說明當我們作罪人時，都被撒但所捆綁，沒有光明、溫暖、喜樂；但藉著基督，我們得救之後，得以脫離了魔鬼的管制——「黑暗的權勢」，而遷到愛子基督的國裡，能與神的愛子一同蒙受天父無限的慈愛。
(三)神使我們在愛子裡得蒙救贖──「救贖」的希臘文apolutrosis，意思是贖回，釋放，罰價；這字是指使奴隸得以釋放的贖金。這說明基督為我們付了贖價，完成的救恩是何等的完全：(1)代價：「藉祂的血」(有的古卷有此子句)──流血乃是受刑罰的證據，表明神的愛子為我們擔當罪的刑罰。(2)意義：「得蒙救贖」──是指我們如何從被神定罪、該受罪刑的地位上，因主耶穌用血作代價而買贖回來。(3)結果：「罪過得以赦免」──赦免的根據乃是救贖，因著赦免我們就能與神交通。
有人說的好，「對我而言，罪為何必須臨到世界是個奧祕；但是，神為何必須親自來到世上擔當罪的刑罰是個更大的奧祕。」哦！我們所脫離的，並得著和享受的，是何等寶貴的救恩！
【《歌羅西書》中禱告的囑咐】
「你們要恆切禱告，在此儆醒感恩。也要為我們禱告，求神給我們開傳道的門，能以講基督的奧祕(我為此被捆鎖)，叫我按著所該說的話將這奧祕發明出來。」(西四2～4)
[bookmark: _Hlk113831942]保羅為我們立下了一個代禱者的榜樣。他雖然沒有到過歌羅西，但透過以巴弗的介紹，他深切了解他們的問題和需要，並且為這些未曾謀面的人禱告。因此，保羅在《歌羅西書》的開頭是禱告(西一3)，結尾還是禱告。保羅先是為他們禱告，之後請他們為神賜給他傳福音的機會而禱告。但禱告的中心還都是圍繞著福音。福音是我們一生禱告的題目，也是禱告的負擔。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk113387510][bookmark: _Hlk113390514][bookmark: _Hlk113388267][bookmark: _Hlk113388167](一)如何向神禱告──保羅勸勉我們要「恆切」禱告，而且是用「感恩」與「儆醒」的心來禱告。他指出禱告三要件：「恆切」、「感恩」和「儆醒」，這三者缺一不可。「恆切」指持續不斷，熱切等候，黏得很牢禱告；「感恩」指以感謝的心禱告；「儆醒」指以醒著的，不睏倦的心態禱告。   禱告不只是有感恩的心，而與神相交；禱告更是屬靈戰爭，以對付仇敵撒但，故我們務要「恆切」和「儆醒」。在此，保羅告訴我們不要機械地禱告，或形式地禱告禱告；而要滿有熱情地，且有活力地不停禱告。
(二)請求代禱的內容──保羅因傳講基督而被監禁，但他在這裡他沒有為自己可以脫離牢獄之苦祈求，卻「求神…開傳道的門」，使他仍然有機會傳福音；並且用合宜的話，清楚地講解「基督的奧秘」，使之被人理解。在這裡我們看到保羅雖然身陷囹圄，仍有傳揚福音迫切的心，對人靈魂的關切，故他請求歌羅西的聖徒為他禱告。在傳福音的事上，我們也可以向聖徒發出同樣代禱的請求。
【默想】
(一)我們是否常常為得基業、為遷到愛子的國裡、為蒙救贖和赦免，而感謝神呢？我們生活的表現是否體現脫離了魔鬼的管制，而天天在愛子基督的國裡，享受父無限的慈愛呢？
(二)保羅禱告的囑咐，是否再次激動你的心，願作個禱告的人呢？我們是否常常為那些傳福音的人代禱呢？
10月17日──保羅與《歌羅西書》(五)
[bookmark: _Hlk113438068]【《歌羅西書》中的金句──論基督的卓越性】
「愛子是那不能看見之神的像，是首生的，在一切被造的以先。因為萬有都是靠祂造的，無論是天上的，地上的；能看見的，不能看見的；或是有位的，主治的，執政的，掌權的；一概都是藉著祂造的，又是為祂造的。祂在萬有之先；萬有也靠祂而立。祂也是教會全體之首。祂是元始，是從死裏首先復生的，使祂可以在凡事上居首位。因為父喜歡叫一切的豐盛在祂裏面居住。既然藉著祂在十字架上所流的血成就了和平，便藉著祂叫萬有，無論是地上的、天上的，都與自己和好了。你們從前與神隔絕，因著惡行，心裏與祂為敵。但如今祂藉著基督的肉身受死，叫你們與自己和好，都成了聖潔，沒有瑕疵，無可責備，把你們引到自己面前。」(西一15～22)
《歌羅西書》對「基督」的超越和豐盛有多方面的啟示。保羅在《歌羅西書》的一開頭就以新約當中最著名的一篇「愛子頌歌」，完整有力地陳述基督至高的地位和豐滿的神性。保羅特別強調基督的卓越性，言簡意賅地描述基督超絕的神格與超越的工作。保羅本段中特別強調基督的五方面，
(一)衪與神的關係――愛子(基督)是那不能看見之神的「像」(希臘原文eikon)，意即：
(1)祂是神的愛子，滿足了父神的心意。因此，父神說：「這是我的愛子，我所喜悅的。」(太十七5)
(2)祂在已過的永遠裏就與神同在(約一1)。因此，基督與父神同時存在，而是與神同等(腓二6)。
(3)祂就是神，而與父神原為一(約十30)。因此，「人看見了衪，就是看見了父。」(約十四9)
[bookmark: _Hlk113558683](4)祂道成肉身將神顯出出來的那一位。因此，「從來沒有人看見神，只有在父懷裏的獨生子將祂表明出來。」(約一18)
[bookmark: _Hlk113554351](二)衪與萬有的關係――祂就是萬有的中心和內容；
(1)衪是首先的，在一切被造的以先──衪是「一切被造之物的首生者」(原文)，因為在一切被造之物中，惟有祂配得著最高的地位。
(2)祂是萬有的根源──靠祂造的，因為祂是創造世界的工程師(箴八30)。
(3)祂是萬有的憑藉──藉著祂造的，因為祂是神創造萬有的憑據和器皿。
(4)祂是萬有造的目的──為祂造的，因為祂要承受萬有(來一2)。
(5)祂是萬有的的維繫──靠祂而立，因為祂托住萬有(來一3)，而萬有靠祂而運轉。
(三)衪與教會的關係――祂是教會的頭和豐盛；
(1)祂是「元首」──眾聖徒都以祂為頭，聯於頭肢體相互聯絡；教會是祂的身體，得著祂的保護、引導、豐富和一切。
[bookmark: _Hlk113554929](2)祂是「元始」(希臘原文arche，有起始者、開始、起源的意思)──祂不但指時間上的起頭，也指地位上、權柄上的首位，故教會中的一切事物，都須由祂發起並推動。
(3)祂是「是從死裏復活」──祂藉著復活，使教會彰現祂的得勝，勝過撒但、世界、肉體。
[bookmark: _Hlk113555244](4)祂是「居首位」──無論在教會中、在復活上或凡事上，祂都是居首位。梅斯(A. Mace)說的好，「基督在任何地方都不能屈居第二。」
(5)祂的「豐盛」──父神一切的豐盛都居住在基督裡面。神使祂成為我們的智慧、公義、聖潔、救贖(林前一30)。
(四)衪所成就的救贖――成就了和平，調整宇宙萬有的次序；又使我們與神和好，能進到神面前。
(1)祂是神與人萬有之間的和好者，藉著祂在十字架上流血，成就了和平，使萬有與神和好。
(2)藉著祂肉體的死，廢除神人之間的怨仇，叫我們成為聖潔，沒有瑕疵，能被引到神的面前。
【默想】
(一)保羅寫下了這篇著名的基督論， 指出衪是神、萬有的創造者和維持者、教會的元首、我們的救贖主！我們是否常常讚美衪的所是和衪的所作呢？
[bookmark: _Hlk113554514](二)保羅特別指出神已在以下各方面讓祂居首位：(1)神的形像；(2)權能；(3)創造；(4)萬有之先；(5)萬有的維繫者；(6)教會；(7)權柄；(8)一切豐盛；和(9)成就了和平。我們是否願意在每天的生活中，讓基督凡事居首位呢？
10月18日──保羅與《歌羅西書》(六)
【總結保羅論基督的卓越性】
[bookmark: _Hlk113557718][bookmark: _Hlk113558115]保羅在《歌羅西書》第一章15～22節，將基督優越的地位和工作的中心性，表達了淋漓盡致。下面的圖表摘自臺北靈糧堂的《歌羅西書每日靈修》，幫助我們理解(1)祂是誰；(2)祂和萬有的關係；(3)祂在教會中的地位；和(4)神藉著祂所成就的救贖。

【《歌羅西書》中的金句──論基督的豐盛】
「因為神本性一切的豐盛，都有形有體的居住在基督裡面，你們在祂裡面也得了豐盛。(西二 9～10) 」保羅說明基督就是神的豐盛，而基督一切的豐盛都是為我們的享受和經歷。「神本性一切的豐盛」就是神自己和神本性的總和，包括祂的愛、祂的聖潔、祂的正確、祂的公義、祂的美德、祂的能力等。這裡表達了神本性一切的豐盛都居住在基督耶穌裡。因此，我們得著基督，就得著神的一切，並有分於祂的豐盛，也才能具體且實際地認識和經歷神。本書值得我們注意的是，保羅沒有詳述異端的教訓，包括理學妄言，人間遺傳，世上小學等；反而是完全集中講論超越和「豐盛」的基督。因此，我們只要有基督，便已經足夠回應一切錯誤的教訓和虛妄的教義。此外，司布真曾說，「享受和經歷基督的『豐盛』是對付一切異端錯誤的最佳之路」。今日我們的挑戰也一樣，面對異端邪說的衝擊，我們應以基督的「豐盛」來回應各種「不照著基督」(西二8)的混雜教訓，而不是在信仰上向世界妥協、被其同化。如果人能看見基督的「豐盛」，認識認識和經歷祂，那麼異端的問題自會很快煙消雲散。惟有祂能開啟我們，使我們認識祂的奧秘，並且具體的、實際的進入祂本性的豐滿。
【《歌羅西書》中的金句──論基督是一切】
「惟獨基督是一切，又在一切之內。」(西三11，原文直譯)
保羅指出「基督是一切」，其含意極其豐富，是我們信仰的精髓和實質，而句句皆能擊中異端教訓的要害。在此我們列舉七個點：
(一)基督是一切屬靈的智慧悟性所指引的真知識(西一9)；認識祂，就會棄絕異端教訓。
(二)基督是一切的首位和元首(西一15～18；二10)；持定祂，便不會自高自大，也才能長進(西二18～19)。
(三)基督裏面有神一切的豐盛(西一19；二9)；有了祂，就有榮耀的盼望(西一27；三4)。
(四)基督已為一切成就了救贖大工(西一20；二13)；只要相信祂，不須尋求別的救法，更不須敬拜天使(西二18)，各人便能親近神。
(五)基督裏面藏著一切的智慧知識(西二3)；得著祂，便不須求助於理學、人間的遺傳和世上的小學(西二8)。
(六)基督是一切事物的形體(西二17)；只要遵祂而行(西二6)，便不須遵守律例、禮儀(西二14，16)。
(七)基督是一切信徒的生命與內涵(西三4，11)；只要把祂豐豐富富的存在心裏(西三16)，便能有新人的表現，而不須苦修、禁慾、嚴守規條(西二20～23)。
【默想】
(一)我們是否實際的進入「神本性一切的豐盛」，忠心地把基督的超越和豐盛明確地呈示給人呢？
(二)保羅在《歌羅西書》頗詳細地說明基督是一切，這給了我們什麽重要的啟示呢？
10月19日──保羅與《歌羅西書》(七)
【《歌羅西書》中的金句──論與基督一同的經歷】
[bookmark: _Hlk113563203][bookmark: _Hlk113565537] (一)我們與基督同死──「你們若是與基督同死，脫離了世上的小學，為甚麼仍像在世俗中活著。」(西二20)我們乃是藉與主同死而脫離生前世俗的事，而世上的小學和宗教的原則都不管用了。
 (二)我們受浸與祂一同埋葬──「你們既受洗與祂一同埋葬。」(西二12上)我們「受浸」是表明已與基督一同釘十字架，從前的舊人已經死了；「埋葬」宣告死亡的事實，也是宣告結束已往的一切。
 (三)我們與基督一同復活──「也就在此與祂一同復活，都因信那叫祂從死裏復活神的功用。」(西二12下)我們與基督一同復活，經歷祂在我們裏面運行的功效，因信而過得勝的生活。
 (四)我們與基督一同藏在神裏面──「因為你們已經死了，你們的生命與基督一同藏在神裏面。」 (西三3)這完全是屬神的奧秘。故我們應當與基督一同活在神的裏面，以神為我們生活的領域。
 (五)我們將來要與祂一同顯現在榮耀裏──「基督是我們的生命，祂顯現的時候，你們也要與祂一同顯現在榮耀裏。」(西三4)在世人眼中，我們的生命與基督一同是隱藏的，但當主再來的時候，那時我們必要像祂(約壹三2)，而與祂一同顯現在榮耀。
基督在我們的環境和心裏運行，使我們能藉外面的事物和裏面的帶領來經歷與祂一同。基督是我們的生命，又是我們外面的彰顯。因此，基督之外的一切人事物都無關緊要；重要的是，我們是否與基督一同。
【基督在這裏】在東印度群島有一個傳道人，被請前往訪問一個將要離世的基督徒。傳道人問她有什麼感覺。她回答說﹕「快樂啊！快樂啊！」她放手在聖經上說﹕「我有基督在這裏。」又放手在她的胸膛說﹕「基督也在這裏。」又指著天說﹕「基督也在那邊。」親愛的，我們有否認真地、用功地認識聖經裏的基督，以致信仰不被動搖嗎？我們是否經歷與基督一同呢？
【《歌羅西書》中的金句──論我們當遵基督而行】
[bookmark: _Hlk113564008]「你們既然接受了主基督耶穌，就當遵祂而行，在祂裏面生根建造，信心堅固，正如你們所領的教訓，感謝的心也更增長了。」(西二6～7)  
保羅勸勉歌羅西人要「遵祂而行」，便可以在祂裏面生根建造。第6節在文法上，「接受」是過去完成式，「遵…行，」是現在進行式；前者是瞬間己發生過的事，後者是逐步長進的事；前者是祂歸我所得，後者是我歸祂所得。我們在接受「主基督耶穌」的那一刻，就成為基督徒，但活出神豐盛的生命卻需一生之久。所以我們既已開始，就當繼續「遵祂而行」(原文是在祂裏面行走)。
有人將第7節翻譯如下：「像樹一樣穩固扎根，像房屋一樣慢慢建造起來，感受到衪與你同在，並且(因你所受的教育使然)信心不動搖，滿心感謝。」這描述了我們如何在基督裏面繼續往前的四個方向：
(一)向下「生根」──我們是在「主基督耶穌」裏生根，如同樹木紮根深入泥土(何十四5～7)。若然如此，我們就能支取祂作生命的泉源和力量，必定經得起試探、苦難、失敗、疾病、逼迫等。
(二)向上「建造」──我們是「在祂裏面建造」，像建造房屋那樣(太七24，26；林前三10～15)。以祂為建造的根基，如此我們的工作才經得起暴風雨的侵襲。
(三)向內「堅固」── 「堅固」原文是bebaioo，有使堅固、建立、確定、證實的意思。我們要藉著信得「堅固」。我們愈認識基督，如此信仰就愈「堅固」，就不致被人迷惑，離棄了祂。 
[bookmark: _Hlk113566173](四)向外「增長」──「增長」原文是perisseuo，有滿溢出、使豐盛的意思，有如杯子盛滿了水而溢流出來。我們「感謝的心」越過越增長，如此生命就要結果纍纍，以致成為別人的祝福。
從古至今，教會的危機就是不照著基督(西二8)，而照著屬人的遺傳、道理、教訓和屬世的知識、作法、制度，甚至標新立異，危言聳聽，而把人擄離基督。因此，今天在教會中，如果不按照遵基督而行，卻依賴人、事、物、教訓、遺傳、作法、制度等，這表示教會已經變了質，失去了教會的實際和地位。我們在日常生活中若不照著基督，當遇到試探、苦難、疾病、逼迫等，則必然會落到失敗的光景。
【默想】 
[bookmark: _Hlk113568510](一)保羅指出我們與基督一同復活；一同藏在神裡面；一同顯現在榮耀裡。我們生命的內涵有沒有經歷與基督一同的任何改變呢？
(二)我們基督裏是否「生根」、「建造」、「堅固」、「增長」呢？
10月20日──保羅與《歌羅西書》(八)
【《歌羅西書》中的金句──論基督與教會的關係】
「祂也是教會全體之首。祂是元始，是從死裏首先復生的，使祂可以在凡事上居首位。」(西一18)
「不持定元首。全身既然靠著祂，筋節得以相助聯絡，就因神大得長進。」(西二19)
《歌羅西書》啟示了基督與教會的關係──
 (一)基督是教會的頭，在凡事上居首位，而我們當認識的(西一12～三4)：
[bookmark: _Hlk113572900]  (1)基督是萬有的豐盛(西一12～29)──
(2)基督是神的奧秘(西二1～5)──神所積蓄的一切智慧知識，都在祂裡面藏著。我們能透過祂來認識神，並有分於祂裡面的豐盛，而不需求助於理學、人間的遺傳和世上的小學。
(3)基督是神本性的豐盛(西二9～12)──教會惟在基督裏，才得有分於神的豐盛。基督有神本性一切的豐盛，已經為教會成就了享受神豐盛的基礎，故我們在祂裏面就可以有得勝的生活。
[bookmark: _Hlk113569730](4)基督是舊約所豫表的實體(西二13～23)──祂是我們的聖潔(飲食)、喜樂(節期)、起始(月朔)、安息(安息日)，有了祂，就能得享其中的實際，而不需守這些儀文。
(5)基督是我們的生命(西三1～4)──我們與基督同死、同復活，在地上能思念天上的事，並有榮耀的盼望，將來要與祂一同顯現在榮耀裡。
 (二)教會是新人，凡事以基督是一切的一切，而我們當實行的(西三5～四1)：
(1)教會是新人，漸漸更新而像基督(西三5～11)──我們要脫去舊人，穿上新人，而生活要有新人的表現，包括憐憫、恩慈、謙虛、溫柔、忍耐。
[bookmark: _Hlk113605455](2)教會中以愛心彼此聯絡，以基督的心為心(西三12～17)──教會內肢體生活的原則，彼此包容饒恕、教導、勸誡、歌頌神；並要奉主的名說話、行事。
(3)教會在主裏面要彼此相待，凡事都為基督(西三18～四1)──在婚姻中順服、相愛，行在主裏面合宜的事；在家庭中要父慈、子孝(聽從)，凡事討主的喜悅；在工作中要敬畏、公正，存心誠實敬畏主。  
【《歌羅西書》中的金句──論異端教訓】
「你們要謹慎，恐怕有人用他的理學和虛空的妄言，不照著基督，乃照人間的遺傳和世上的小學就把你們擄去。」(西二8)
[bookmark: _Hlk113607417]保羅在《歌羅西書》斥責異端教訓的錯誤，然而更重要的是指引歌羅西聖徒更深地認識基督。今日教會的危機，就是追求基督之外的教訓，因而只照著屬人的遺傳，和屬性的知識，標新立異，危言聳聽，卻直接牴觸了基督那至高的主權和豐盛，結果叫人偏離基督──「不照著基督」(西二8) 和「不持定元首」(西二19)。「持定」希臘原文krateo，有握緊，繼續握住，留在原處的意思。因此，保羅高舉基督，特別是祂那元首的地位和豐盛，好叫聖徒滿心認識祂、「持定」祂。保羅的教導與異端教訓的對比：
	保羅的教導
	異端教訓

	照著基督，有分基督的豐盛(西二8～12)
	理學性(Rationalistic)的希臘哲學，用理學和虛空的妄言惑人。

	當聚焦那位是實體的基督(西二13～17)
	儀式性(Ritualistic)的律法條例，強調猶太教的傳統和禮儀。

	當持定元首(西二18～19)
	[bookmark: _Hlk113609215]神秘主義(Mystical )的智慧派，強調人的智慧，以故意謙虛的態度和敬拜天使來討神喜悅。

	與基督同死，脫離世上的小學、人所吩咐的(西二20～23)
	禁慾性 (Ascetic)的苦修派，著重人的行為，認為藉以苦待己身，而克制肉體的情慾。


【默想】 
[bookmark: _Hlk113564249][bookmark: _Hlk113610078](一)我們是否因認識基督的超越與享受和經歷基督的豐盛，而活出新人的生活呢？
(二)對付希臘哲學，我們是否認識基督，聚焦基督和照著基督，而有分於神的豐盛呢？
[bookmark: _Hlk113628492](三)對付律法條例，我們是否注重外表的形式，卻忽略了基督是一切的實際呢？
(四)對付神秘主義，我們是否「持定」基督，而不是持定某位神的僕人，或某種實行，或某個制度呢？
(五)對付苦修規條，我們是否不局限人的吩咐和教導，卻凡事與主同死(指舊人)和同活(指新人)呢？
10月21日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(一)
「保羅、西拉、提摩太寫信給帖撒羅尼迦在父神和主耶穌基督裏的教會。願恩惠平安歸與你們！」(帖前一1)
【保羅與帖撒羅尼迦教會】
[bookmark: _Hlk114212712]帖撒羅尼迦位於希臘東北，現在稱為撒羅力加(Salonica)。帖撒羅尼迦城濱臨愛琴海，建於主前315年，是當時商業與交通的樞紐。羅馬帝國在主前164年立該城為馬其頓省的首府。在保羅時代為，其城中居民除希臘、羅馬、小亞西亞人之外，尚有不少猶太人。帖撒羅尼迦教會是保羅在第二次出外旅行傳道的時候所建立的，但不久保羅即遭受逼迫和誣告，不得已匆匆離去，故未能在那裏停留一段較長時間餵養建造教會。然而根據事實，保羅在帖城至少曾停留了幾個月，其理由如下：
(一)《使徒行傳》所提「一連三個安息日」不過是指他在帖城猶太會堂傳福音之事而言(徒十七1～3)，並非指他停留帖城的總共時間。
(二)帖撒羅尼迦教會的大半聖徒原為敬拜偶像的外邦人異教徒(帖前一9)，並非進猶太教的希利尼人(徒十七4)，因此他們應當是保羅在會堂以外傳福音所結的果子。
(三)保羅提到他停留在帖城期間，親手辛苦勞碌作工養活自己(帖前二9)。
(四)當保羅在帖城時，腓立比教會曾經兩次打發人送捐款供給他的需用(腓四16)。
(五)保羅與當地的聖徒們之間已經產生了親密的關係，彼此相當熟稔(帖前一2，6)。
(六)保羅自述當他在帖城時期，曾給予他們許多的教導(帖前二11；三4；四1～2，11；五1～2)。
【《帖撒羅尼迦前書》的中心信息】
保羅在本書啟示了主的再來，是關乎：(1)聖徒的盼望和拯救(帖前一)；(2)聖徒的喜樂和獎賞(帖前二)；(3)聖徒當過彼此相愛，成聖的生活(帖前三)；(4)聖徒的復活與被提(帖前四)；和(5)聖徒當過儆醒和等候的生活(帖前五)。主耶穌要在榮耀中再來，是聖徒在患難中的盼望。保羅鼓勵我們當仰望、儆醒、等候並預備祂的再來。因主再來的日子是隨時隨地的，我們的儆醒與等候也是每時每辰的。在這極悖謬的世代中，我們唯一的盼望乃是被提。因只有被提的盼望，才能催促我們在這末後的日子中，努力作工，過聖別的生活，以致靈、魂、體得蒙保守；將來在主再臨之時，才能得以完全，無可指摘。 
【《帖撒羅尼迦前書》的重要性】
[bookmark: _Hlk113785179](一)《帖撒羅尼迦前書》是一封仰望、儆醒、等候的書信，因每章結束時都提到主的再來(一9，10；二19，20；三13；四13～18；五23，24)。帖撒羅尼迦教會的聖徒在大患難中仍有信心的工夫，愛心的勞苦，盼望的忍耐，這樣的見證是何等動人！然而我們處在太平盛世，豐足享受的日子中，卻反將信心擱在一邊，只愛世界，放縱私欲，沾染汙穢，不愛主的再來，糊裡糊塗過日子，使主何等的傷痛。但願我們這些離棄了偶像，歸向真神的人，在信望愛方面都蒙主悅納。 
(二)《帖撒羅尼迦前書》是保羅書信中其一最親切的，充滿簡單、溫柔和愛慕的說話。他稱帖撒羅尼迦聖徒為「被神所愛的弟兄」(帖前一4；帖後二3)，向他們洋溢著為父為母的心情(二7～8、11)。因為帖撒羅尼迦教會是在患難中建立的，是一新生的教會，建立後雖一直受本地人的逼迫，但卻蒙了聖靈的喜樂，在信心和愛心上都有長進，而且成了馬其頓和亞該亞人的榜樣。保羅心中快慰，為他們謝恩，所以寫了這封信，一方面稱許他們的信心和工作，一方面解除他們心中有關主再來的疑難；同時鼓勵、指導他們怎樣在聖潔生活中、繼續相愛、親手作工，不要為睡了的聖徒憂傷，因主再來時會復活；面對主再來的日子，聖徒當儆醒預備，持定信心、愛心和盼望，彼此勸慰、勉勵，知道賜平安的神，必親自使他們全然成聖，得蒙保守。 
【默想】
(一)我們的生活和工作是否以主的再來為吸引、鼓勵、目標與警惕呢？
(二)任何人若想要知道主耶穌要在榮耀中再來，以及我們當如何儆醒等候並預備，而在主再臨之時，得以完全，無可指摘，就必須讀《帖撒羅尼迦前書》。
(三)任何人若想要知道保羅如何勉勵和安慰在患難中成長的聖徒，就必須讀《帖撒羅尼迦前書》。
[bookmark: _Hlk113628835]10月22日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(二) 
【《帖撒羅尼迦前書》中的禱告】
[bookmark: _Hlk113785647][bookmark: _Hlk113785889][bookmark: _Hlk113649319][bookmark: _Hlk113648671]保羅是主賜給教會一個特別的職事，而他的職事開始於禱告(使九11)。我們可以這樣說他職事基本的根基乃是禱告。因為保羅是一個禱告的人，並有禱告的生活。保羅禱告的題目非常豐富，其內容滿有屬天的啟示。在《帖撒羅尼迦前後書》合計共有136節，其中有24節提到有關禱告的詞，超過總篇幅五分之一，可見保羅如何的重視禱告。此外，在保羅的書信中，還有好些地方多次提到保羅「為教會或某聖徒禱告」，也「請求弟兄們為他禱告」，也「勸勉人禱告」，並「教導人如何禱告」。
【常常感謝，不住的記念】    
[bookmark: _Hlk113717414]「我們為你們眾人常常感謝神，禱告的時候提到你們，在神我們的父面前，不住的記念你們因信心所作的工夫，因愛心所受的勞苦，因盼望我們主耶穌基督所存的忍耐。」(帖前一2～3)
[bookmark: _Hlk113779407][bookmark: _Hlk113868187][bookmark: _Hlk113732041]保羅在《帖撒羅尼迦前書》第一章為我們留下美好的榜樣──為眾聖徒禱告：
[bookmark: _Hlk113779480](一)「常常感謝神」──雖然保羅在帖撒羅尼迦傳福音只有三個禮拜的時間(徒十七1～3)，然而這個教會卻帶給保羅極大的安慰。他們在患難的環境中，卻流露出信望愛的見證，因此保羅「常常」為他們眾人感謝神。「常常」pantote，表示他為他們的禱告乃是時常，常常，經常，甚至總是。因為當時帖撒羅尼聖徒在受逼迫中，反而還能在逼迫中熱心傳福音，令保羅感到喜樂。因而無論何時，保羅和他的同工們(包括西拉和提摩太)為他們禱告的時候，首先總是向神發出「感謝」。加爾文說的好，「為他人代禱、代求，是我們對他人表達『愛』最有力、最實際之方法。」
[bookmark: _Hlk113780350](二)提名在神面前──留意在此禱告用的是複數，表示保羅經常在神面前多次的為他們禱告，而說出他與他們在主裡的密切關係，因他們是自己所惦記的、牽掛的人。「提到」希臘原文名詞是mneia，意指為某個人提名禱告，而新約中僅於在禱告中提到這個詞。有人說的好，「為『人』禱告遠較為『東西」禱告重要，因為『人』對神的旨意和主的工作，比『東西』有更深的關係。」
(三)「不住的記念」──「記念」希臘原文動詞是mnemoneuo，帶掛念，記住，想到的涵意，而說明了保羅因愛心的關切，使他「不住的」(或長期的、不停的)進到神面前總是記念他們。
(四)感謝的原因──保羅為帖撒羅尼迦聖徒的蒙恩的生活，感謝三件事：
[bookmark: _Hlk113777693][bookmark: _Hlk113782900](1)「因信心所作的工夫」─―「工夫」希臘原文是ergon，是指行動，動作，作為，活動；真正的信心必然會產生信心的行動(雅二17，22)。帖前一章8節提到「你們向神的信心不但在馬其頓和亞該亞，就是在各處也都傳開了」。而這「信」的具體行動就是「離棄偶像歸向神」(帖前一9)。這說明我們蒙恩得救以後，因此改變了我們敬拜的對象，而歸向了祂。 
(2)「因愛心所受的勞苦」─―「勞苦」希臘原文是kopos，指身體的辛勞，竭力，奮力，勞動；真正的愛心會激發對神和對人的愛。而這「愛」的具體實踐就是「事奉那又真又活的神」(9節)。這說明我們因愛奉獻自己，因此改變了我們生活的目標，而甘心樂意地服事祂。
(3)「因盼望所存的忍耐」─―「忍耐」希臘原文是hupomone，不單是指消極對事情或環境的忍耐，並且也含有積極勝過難處的能耐的意思；真正的「盼望」是產生「忍耐」的源頭。而這「盼望」的具體表現就是「等候神兒子從天降臨」(帖前一10)。這說明我們的主必會再臨，因此改變了我們生活的態度，不再糊里糊涂過日子，而天天期待祂的再來。
[bookmark: _Hlk113779847]此外，基督徒生命的標誌是甚麼呢？如果你去問初期教會的聖徒，他很可能會回答說：「有三點――『信、愛和望』」。保羅有7次將「信、愛和望」這三項有關基督徒生命的標誌相提並論，可見它們的重要性和相關性。「信、愛和望」是基督徒生活的核心。親愛的，我們的生活是否有「信、愛和望」的特點呢？
[bookmark: _Hlk113831968]【默想】
(一)我們是否像保羅在禱告裏「常常感謝」，並「不住的記念」我們在主內的眾弟兄姊妹呢？
(二)回想一下我們最多提名禱告的是那些人？我們與他們的關係如何？
(三)保羅熱切的為帖撒羅尼迦聖徒禱告，盼望他們在信心中作工，愛心中勞苦和盼望中忍耐。這是否也


10月23日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(三)
【為此不住的感謝】
「為此，我們也不住的感謝神，因你們聽見我們所傳神的道就領受了；不以為是人的道，乃以為是神的道。這道實在是神的，並且運行在你們信主的人心中。」(帖前二13)
[bookmark: _Hlk113895443][bookmark: _Hlk113839246][bookmark: _Hlk113829497][bookmark: _Hlk113832177]保羅再次「不住的感謝神」，而不僅重複或延續了第一次的「常常感謝神」(帖前一2)，其感謝的強度更強，幾乎到那種無法抑制的心情。因為帖撒羅尼迦人對保羅所傳的道，有正面和積極的回應，這是保羅「為此」值得感謝的。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk113832205][bookmark: _Hlk113840157][bookmark: _Hlk113832821][bookmark: _Hlk113866940][bookmark: _Hlk113866659][bookmark: _Hlk113893187][bookmark: _Hlk113839807][bookmark: _Hlk113841562](一)保羅「為此」不住的感謝神的原因──「為此」這個詞在保羅書信共計出現了21次，一些聖經學者認為大都是指上文。新譯本將「為此」翻譯為「這緣故」。「這緣故」指保羅和他的同工如何勞苦作工，並指出他對待他們如同母親愛兒子一般，乳養他們；並如同父親用話語勸勉、安慰、囑咐他們。在上文(帖前二1～6)，保羅鄭重地聲明，他傳講的態度乃是五個「不是」：(1)不是徒然的，(2)不是出於錯誤，(3)不是出於汙穢，(4)不是用詭詐，和(5)不是要討人喜歡；和三個「沒有」：(1)沒有用過諂媚的話，(2)沒有藏著貪心，和(3)沒有向人求榮耀。帖撒羅尼迦人「領受」神的道，因是先「聽見」保羅傳講神的道。因為「沒有傳道的，怎能聽見呢？」(羅十14)「領受」希臘原文動詞paralambano，意指為同意或贊成的接受：「聽見」希臘原文名詞是akoe，意指為順從的傾聽。當他們聽見保羅所講的信息，並不是當作人的話語，而是當作神的話語來領受。
[bookmark: _Hlk113840204](二) 「神的道」運行在信主的人心中──保羅兩次提到「神的道」：保羅傳講「神的道」，以及帖撒羅尼迦人聽見就領受「神的道」。「神的道」乃是活潑、有功效的(來四12)，故運行在信的人裏面。「運行」原文現在時式表示神的話正在不斷地「運行」中，使人得到重生、成聖。當神的話在我們裏面「運行」到一個程度，我們的心思意念、甚至我們的全人，會受神話語的管理，使我們超越過環境而得勝。因此，在任何的時代裏和所有的情況下，「神的道」都是我們唯一的權威。因「神的道」是我們的引導，我們的光…等，「為此」，我們感謝「神的道」。
【晝夜切切的祈求】
「我們晝夜切切的祈求，要見你們的面，補滿你們信心的不足。」(帖前三10)
[bookmark: _Hlk113935061]《帖撒羅尼迦前書》第三章提到保羅打發提摩太回到帖城，去堅固、勸慰他們，以免他們信心搖動，被那誘惑人的誘惑了。提摩太回來後，報告他們信心和愛心的好消息，使保羅得安慰。於是，保羅晝夜切切的祈求神為他開路，使他能再次回去探訪，以補滿他們信心的不足。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk113893710][bookmark: _Hlk113896117](一)保羅「晝夜切切的祈求」──「晝夜」不是指在兩個規定的時間(早晚各一次)禱告，也不是指甚麼事都不作而只禱告，乃是指經常禱告；「切切的」希臘原文此字是一個強而有力、不常用的複合字，表達出保羅禱告的熱切熱切和渴望，以及持續不斷經常禱告的生活。
[bookmark: _Hlk113893682][bookmark: _Hlk113895635](二)「補滿你們信心的不足」──「補滿」希臘原文動詞是katartizo，指使完全，補足，成全，補網，調整，裝備，供給，恢復，和修補；「不足」希臘原文名詞husterema，指缺少，空缺，和趕不上。保羅為帖撒羅尼迦教會在信心的工作上而感謝神(帖前一3)，但他們在主裏還幼稚，信心仍有所「不足」。因為基督徒的信心的增長是永無止境，必須不斷地調整、補充、增長，直到主再來的日子。《帖撒羅尼迦前書》的後半段(四至五章)，就是保羅針對他們信心的「不足」，有所教導，以資彌補。此外，注意保羅在《帖撒羅尼迦前書》第三章5次提及保羅與他們信心的關係；(1)在所信的道上勸慰他們(帖前三2)；(2)關心他們信心如何面對那誘惑人的(帖前三5)；(3)得知他們信心的好見證(帖前三6)；(4)因他們的信心在患難中得安慰(帖前三7)；和(5)要補滿他們信心的不足(帖前三10)。
【默想】
[bookmark: _Hlk113841441][bookmark: _Hlk113867190](一)當初帖撒羅尼迦的聖徒，「聽見」了保羅所傳「神的道」就領受了，並且不「以為」是人的道，乃以為是「神的道」。今天我們對「神的道」是否不只是「聽見」與「以為」，更是讓「神的道」也運行在我們的心中呢？
(二)我們是否如同保羅不但「切切想見」聖徒，更是為他們信心的增長，而在神面前「切切祈求」呢？
10月24日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(四)
【保羅的三個願】
「願神我們的父和我們的主耶穌，一直引領我們到你們那裏去。又願主叫你們彼此相愛的心，並愛眾人的心都能增長、充足，如同我們愛你們一樣；好使你們當我們主耶穌同祂眾聖徒來的時候，在我們父神面前，心裏堅固，成為聖潔，無可責備。」(帖前三11～13)
[bookmark: _Hlk113983915]保羅為帖撒羅尼迦聖徒的長進，滿心喜樂而感謝神，雖然他稱讚他們在「信，愛，望」的工夫上滿有長進，然而他提醒他們這樣的增長是永無止境，不能有絲毫歇息的。因此，他在禱告中。接著，保羅為堅固帖撒羅尼迦教會而禱告，而內容除了願能親自前去補滿教會信心的不足切切的祈求(帖前三10)，還包括了三個層面，首先是希望能被神帶領回到帖撒羅尼迦；其次是盼望帖撒羅尼迦聖徒的愛心能夠增長；以及願他們心得以堅固，直到主回來。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk113980843](一)願父神和主耶穌引領保羅――「一直引領」或作「修直道路」；「引領」在原文為單數動詞，指明父神和主耶穌是一，也表示主耶穌的行動與父神乃是聯合一致的。保羅雖然有自己的心願，打算到他們那裏去，可是他先藉著禱告，將他的心願交託給神，由神來定規他的腳步，並排除一切撒但所設下的阻擋。有首詩歌說的好，「我每次如夢想人生的善美，親愛主，我求你，必須也在內！不讓我離開你去尋求快樂，不讓我憑自己去單獨選擇！」
【無誤的引領】有些登過阿爾卑斯山的人告訴我，當他們走到危險的地段時，嚮導會把他們和自己繫在一起，嚮導走在前面，其他的人則緊跟在後；為什麼呢？因為那段路徑必須先通過梅莫斯洞，洞內有許多陷阱，而且有一條無底深淵，若沒有嚮導或亮光，無人能找到安然通過的路。同樣地，我們也該與神無誤的引領緊繫在一起，被祂安全地支持著。因為神必指示我們的道路，而無誤的「引領」我們的前程；若我們想離開祂獨自前行，將會跌入永遠的黑暗中。
[bookmark: _Hlk113935184](二)又願他們愛心增長、充足――「增長」和「充足」希臘原文是pleonazo和 perisseuo，分別意指多而又多，直到豐盈滿溢。愛心的增長、充足乃是基督徒在生命裏長大的指標。愛(希臘原文agapee)在本節中只提過一次，但包括對彼此和眾人的愛心。保羅深願他們能更加發揚因愛心所付出的勞苦，使神的愛能在這末世的時代中，浸滿祂的教會(約十三35)。然後這愛就會影響其他的人，包括失喪者和甚至我們的仇敵(羅十二14，20)。不單如此，保羅也為他們能在愛心上增長代求(帖前三12)，這條愛的河流要流入深處，再向兩邊溢出；先豐富後滿溢而流露。因此，愛的增長包括兩個層次：先是從深度開始，才到寬廣；先是愛弟兄姐妹，然後是愛眾人。這正是今日教會所缺乏的。史百克說的好，「請永遠不要忘記這點。如果你真的關心你屬靈的長進，你一定要走在愛——相互的愛——的路上，而且要從你開始。相互關係和長大成熟總是連在一起的。」
(三)並願他們心得以堅固――「堅固」希臘原文sterizo，有堅定、堅固的意思。我們的心得以堅固，無可指摘，乃是出於信與愛，如前面各節所說的。這自然產生盼望，就是盼望我們所信、所愛，親愛的主回來。為此，我們在信、愛、望中，心裏堅固，過著成聖的生活。
【希望的十字架】前蘇聯作家索忍尼辛(Alexander Solzhenitsyn)回憶他從前的一段經歷：蘇聯當局以政治犯的名義逮捕他，每天逼他工作十二小時，僅供給他極少量的食物，因為他病得十分嚴重，幾乎喪失求生的意願。某天下午，他在烈日下鏟沙，累得停下來休息，雖然明知這樣做可能會慘遭衛兵打死，但也顧不了，因為實在無力工作。此時，一位基督徒走到他身旁，偷偷在地上畫一個十字架記號，然後擦掉。一時之間，索忍尼辛似乎重新燃起一股新的盼望，後來這股盼望一直支持著他忍耐到底。
【默想】
[bookmark: _Hlk113985504](一)保羅向神禱告，願神引領到他們那裏去，又願他們在信、愛、望中增長，那日無可責備！我們是否感受到保羅懇切和真摯的禱告的靈，並領會他禱告的內容呢？
(二)我們無論到那裏去或作甚麼事，是否如同保羅先藉著禱告，而順服神的旨意與帶領呢？
(三)「信、愛、望」乃是基督徒在生命裏長大的指標。我們是否對所信、所愛的主再來，有堅定盼望呢？
(四)基督的再來是我們是過聖潔生活的動機。我們是否盼望當主再來時，而成為聖潔，無可責備的人呢？
10月25日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(五) 
【不住的禱告】
[bookmark: _Hlk114149357]「要常常喜樂，不住的禱告凡事謝恩；因為這是神在基督耶穌裏向你們所定的旨意。」(帖前五16～18)
保羅特別將「喜樂」、「禱告」和「謝恩」三者連在一塊，並且強調這乃是神在基督耶穌向我們所定的旨意。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk113997077][bookmark: _Hlk113997717] (一)「要常常喜樂」──指任何時地，任何場合，任何境遇，甚至在患難中也不例外，我們都要靠主常常喜樂，而結出「聖靈」的果子(加五22)。
 (二)「不住的禱告」──指任何時刻，我們都要與「基督」保持親密的交通，而過著「住在主裏面」(約十五4～7)的生活。
 (三)「凡事謝恩」──一切的事，無論大事或小事，順境或逆境，快樂或痛苦，我們都要「謝恩」；乃因我們的際遇，都有神的美意(羅八28)，為此向神獻上感謝。
[bookmark: _Hlk113999038][bookmark: _Hlk113998765]此外，在有關禱告的教導中，保羅一再強調要「不住的禱告」，這是什麼意思呢？「不住」就是繼續不斷的意思。「不住的禱告」乃是與神經常保持親密的交通，並不是指不停地出聲禱告的行為。不少基督徒一聽到「不住的禱告」這一件事，就覺得很困難。但神從來不會要求我們作一些我們作不來的事。祂既然我們說要「不住的禱告」，我們就一定能「不住的禱告」。因此，我們必須操練將禱告成為我們的生活習慣，因而隨時隨地都能禱告。倪柝聲說的好，「辦事和禱告調在一起，不是辦事歸辦事，禱告歸禱告。」 
[bookmark: _Hlk114147214][bookmark: _Hlk113998929]【一面作工，一面呼吸天上的空氣】宣信學會了「不住的禱告」的秘訣。他一面作工，一面與神交通。他能不慌不忙地應付每一件事情，不覺得煩擾、厭倦或受激動。他曾經這樣說過：「我從前常常喜歡種花。我在園中作工，同時也能聞到玫瑰花的香味；我能一面作工，一面每分鐘享受花的香味，一點都不受攔阻。同樣，你也能一直地忙於工作，同時又能呼吸到天上的空氣，一點也不受攔阻。你好像在一間馨香的房子裡作工，全身感覺歡樂、愉快。與神交通比向神禱告是更深一點。」
【保羅的祝禱】
「願賜平安的神，親自使你們全然成聖，又願你們的靈，與魂與身子得蒙保守，在我主耶穌基督降臨的時候，完全無可指摘。那召你們的本是信實的，祂必成就這事。」(帖前五23～24)
[bookmark: _Hlk113999631]在《帖撒羅尼迦前書》第五章，保羅祝福他們蒙神的保守，全然成聖，直到主再來，並要求他們為保羅禱告，把這信念給眾弟兄聽。最後，保羅以「願我主耶穌基督的恩常與你們同在！」結束此書信。
這裡值得我們注意的，就是保羅禱告願平安的神，使我們全然成聖；也願我們的靈與魂與身子，得蒙保守，好在祂降臨的時候，使我們完全無可指摘。基督的再來對我們而言，乃是神要親自作成，使我們「全然成聖」的工作，先是靈、再是魂，最後是身體；並且神的信實和大能也會保守我們的「靈、魂、體」，達到達到無可指摘的地步，直到基督再來的日子。那時，我們全人都要被基督豐滿的成份所充滿，並佔有。在這裡，保羅啟示有關神全備的福音，就是我們「靈、魂、體」完全的救恩：
 (一)靈的救恩――是已過的事，當我們相信接受主作救主時，聖靈便重生我們，使我們的靈活過來。
 (二)魂的得救――是現在的事，藉著與主同釘十字架，得以脫離舊人和罪的轄制，活出聖別的生活。
 (三)身體的得贖――是將來的事，當主再來時，我們的身體就要得贖，被變化同形於基督榮耀的身體。
【將來我們的身體都要得贖改變】有一次，司布真向慕勒要照片，慕勒送他一張晚年的照片，在後面寫了幾句話：「如果你再忍耐一下，將會收到一張比這張好得多的照片。」那時慕勒年紀很大了，外面的身體一天比一天毀壞，但是有一天他的身體要得贖，當主回來的時候，我們都要改變。
【默想】
(一)禱告乃是基督徒屬靈的呼吸，正如肉身的呼吸不能停止，屬靈生命的呼吸也不可停止。切記！「不住的禱告」在於我們一生操練「住在主裏面」。
(二)保羅祝禱的結語，指出神必使我們全然成聖，並保守直到主降臨；因為「那召你們的本是信實的，祂必成就這事。」切記！這就是結論──神的三項特性：(1)神的選召；(2)神的信實；和(3)神的大能，必能保守我們的靈、魂、身體！
10月26日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(六)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論主耶穌基督的再來】
[bookmark: _Hlk114066137]《帖撒羅尼迦前書》最特別的地方是，每章結束時都提到「基督降臨」(亦即基督再來) (一10；二19；三13；四17；五23)。書中的「降臨」和「來」，在希臘原文是Parousia，意思是「同在」。保羅特別以「基督降臨」貫穿整卷書，說明他的生活和工作，乃是以主的再來為吸引、鼓勵、目標與警惕；並且也以此勉勵所帶領的聖徒。本書值得我們注意的，就是「基督降臨」與我們的關係：
[bookmark: _Hlk114064669][bookmark: _Hlk114063396][bookmark: _Hlk114064721][bookmark: _Hlk114064930][bookmark: _Hlk114066458](一)與我們的等候有關連――「等候祂兒子從天降臨，就是他從死裡復活的、 那位救我們脫離將來忿怒的耶穌。」(帖前一 10)這指出基督再來是我們的盼望與等候。因此，主再來時如何對待我們，乃是根據我們今天對祂「等候」的態度如何而定。有首詩歌說出一個「等候」主再來人的態度，「當每次我想到屬天的福氣，讓我心切羨慕早日會見祢；我今日所希望只有祢再來，我那日所快樂只有祢同在。主，求你教訓我活在你面前，在早晨，在晚上，只有一世間；不讓我心快樂，若我在愛慕、在感覺、或思想 無祢的事物。」親愛的，不必等到將來親眼看見主的降臨，現在就可以享受祂的「同在」！
(二)與我們服事得獎賞有關連――「我們的盼望和喜樂，並所誇的冠冕是甚麼呢？ 豈不是我們主耶穌來的時候，你們在祂面前站立得住麼？」(帖前二19)這指出基督再來是我們的喜樂和獎賞。當主再來時，我們有分參與迎接祂，並得主稱讚與獎賞，這與我們所服事的聖徒是否能「站立得住」而定。親愛的，有甚麼比主快再來的事實，能叫我們忠心服事！
[bookmark: _Hlk114067103](三)與我們真實的光景被顯明有關連――「好使你們當我們主耶穌同祂眾聖徒來的時候，在我們父神面前，心裡堅固，成為聖潔，無可責備。」(帖前三13)這指出基督再來是我們「心裡堅固」的動機和動力。基督再來之日，乃是祂檢閱我們如何在世度日，藉此賞罰我們的日子。所以基督的再來，應使我們得到激勵，過著成聖的生活。親愛的，主的再來真是一個叫人激動、慶賀、安慰的盼望！
[bookmark: _Hlk114147598](四)與我們被提到有關連――「以後我們這活著還存留的人必和他們一同被提到雲裡，在空中與主相遇。這樣，我們就要和主永遠同在。」(帖前四17)這指出基督再來是關乎聖徒的復活與被提。當基督再來的時候，已死的聖徒要復活，而與活着的聖徒一同被提到空中與主相遇，並且要永遠與主同在。這真是一件令人滿得安慰的事。因此，在這極悖謬的世代中，我們唯一的盼望乃是被提。因只有被提的盼望，才能催促我們在這末後的日子中，努力作工，過聖別的生活，以致靈、魂、體得蒙保守；將來在主再臨之時，才能得以完全，無可指摘。親愛的，在空中與主相遇和與主永遠同在，乃是我們何等美妙的盼望！
(五)與我們靈魂體全然成聖有關連――「願賜平安的神親自使你們全然成聖！又願你們的靈與魂與身子得蒙保守，在我主耶穌基督降臨的時候，完全無可指摘！那召你們的本是信實的，祂必成就這事。」(帖前五23～24)這指出保羅祈求神的成聖和保守，能擴展至我們靈、與魂、與身體的各部分，使我們在主耶穌基督降臨的時候無可指摘。親愛的，我們有平安和信實的神，必使我們成聖！
[bookmark: _Hlk114063036]此外，在新約二百六十章聖經中，講到主耶穌受死，有一百九十五次；講到主耶穌復活，有一百零四次；唯有講到主必再來，有三百十八次之多，平均每二十節就有一節講論此事。由此可見主的再來在新約聖經中是多么重要的信息。全本聖經的預言，幾乎都應驗了，惟獨最後這個預言──主耶穌一定要再來，直到如今還沒有應驗。因為以往的預言都一一應驗了，所以就給我們增加信心，相信這末了一個，還沒有實現的預言，也必會按著神的時候實現，完全應驗，絕不落空，這是我們所堅信的。
江守道弟兄說的好，「今天雖然我們在靈裡享受祂的同在，但我們心中依舊切望能面對面見主。而當我們見主的時候，我們必要像祂。來吧，主耶穌。願祢快來！」
【默想】
[bookmark: _Hlk114064113][bookmark: _Hlk114066804](一)「基督降臨」對我們有何重要的意義？主若現在來，我們是否能坦然無懼見祂呢？
[bookmark: _Hlk114072560](二)主耶穌再來時，我們是否在祂面前能「站立得住」呢？我們是否配得獎賞嗎？
(三)當主再臨時，我們是否已預備好了――成為聖潔，無可責備呢？
(四) 「神親自使你們全然成聖」，這話對我們來說是何等的安慰呢？
10月27日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(七)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論主再來的過程】
「因為主必親自從天降臨，有呼叫的聲音和天使長的聲音，又有神的號吹響那在基督裏死了的人必先復活。」(帖前四16)
關於基督第二次再來，保羅具體地描寫主再來時的情景：
(一)主親自從天降臨必有三個特別的現象：「呼叫」、「聲音」、「號筒」，分別與教會、以色列民，和列國有關。我們所愛的主必親自榮耀降臨！願我們都預備好見祂的面。
(二)在基督裏死了的人必先復活――願主的話，帶給我們希望與安慰，並消除我們的恐懼和無知。
[bookmark: _Hlk114043660]主的「降臨」在希臘原文字意不是指一霎時，乃是指一段日子。聖經告訴我們，主耶穌怎樣往天上去，也要怎樣回來(徒一9～11)。主升天分為兩個階段：第一階段從橄欖山到雲端，是人能看見的；第二階段從雲端到寶座，則是人看不見的；同樣，祂再來時也是分兩個階段，不過次序是倒過來的。
	第一階段
	第二階段

	從寶座到雲中(帖前四17)
	從雲中到橄欖山(亞十四4)

	人看不見，所以是隱密的
	人看得見，所以是公開的

	主像晨星出現，只有儆醒的人才能看見(啟廿二16)
	主出現像公義的日頭，所有人皆可看見(瑪四2)

	主的來臨像賊一樣，是預料不到的 (帖前五4)
	主的來臨是有先兆的(帖後二3)


帖撒羅尼迦前書是講主再臨隱密的一段，而後書則論到主再臨公開的一段。關於主再臨的前段，那日子、那時辰，沒有人知道(太廿四36)；但後段的再臨，是有先兆的，那日子以前，必有離道反教的事，並且有大罪人，就是沈淪之子，顯露出來(帖後二3)，他也就是主耶穌所說，那行毀壞可憎的(太廿四15)；聖經預言當他一出現，距離主再來的時間就只剩下三年半了(但九27)。主再來先要提接聖徒(帖前四17)，然後要審判不信的(帖後一7～9)。
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論被提】
「以後我們這活著還存留的人必和他們一同被提到雲裏，在空中與主相遇。這樣，我們就要和主永遠同在。」(帖前四17)
[bookmark: _Hlk114072039]這節聖經這是新約聖經中極少數清楚提到「被提」的經節之一。「被提」希臘原文harpazo，指突然地「被接去」或強烈地「被奪走」的意思。「相遇」希臘原文apantesis，有相對而行，相會，迎接的含意。這裡清楚指出，當主再來的時候，所有屬乎主的聖徒，無論是睡了(已死)或是還存活在地上的人，都要分批「被提」見主。這對我們來說，乃是一個有福的盼望，而這盼望能催促我們儆醒、等候並預備主耶穌在榮耀中再來。主親自從天降臨時，聖徒「被提」的順序，乃是那在基督裏已死了的人必先復活，而活著的聖徒身體要改變(林前十五52)，也必和他們一同被提到空中雲裏與主相遇。
此外，所有的聖經學者都一致公認當主再來時聖徒必要「被提」，但對於甚麼時候――在災前、災中、災後被提，卻有不同的看法。有一次，有人問名解經家陶雷博士說，主耶穌再來時，是得救的人被提，或是得勝的人「被提」？他回答說，為了安全起見，我願作得勝的人。然而我們今天若只愛世界，放縱私欲，沾染汙穢，不愛主的再來，終日糊裡糊塗過日子，那日必定受主責備。
【在空中與主相遇】十九世紀的佈道家慕迪很喜歡講一個故事。一些漁夫們冒著生命危險去遙遠的亞德里亞海捕魚，在他們度過漫長又充滿危機的一天之後，當夜幕降臨時，他們的妻子守候在海邊等待丈夫的歸來。她們站著那裡等候，她們會唱起一首熟悉的聖詩的第一節，接著就停下來，全神貫注地聆聽。當她們聽到隨著風浪傳來的第二節男人們的歌聲時，她們就知道他們一切平安。慕迪說，「如果仔細傾聽，我們也許也會在這個充滿暴風雨的世界裡，聽到一些我們所愛的人從遠方傳來的輕聲細語。」當他想到救主的再來並會和所愛的人相聚時，他幾乎能真切地聽見他們所傳來的回音「在時光的流沙中播放音樂」。
【默想】
[bookmark: _Hlk114043320](一)「被提」就是與所有聖徒團聚，一同迎接主！願我們都能活著「被提」，與祂和眾聖徒相會！
(二)在空中與主「相遇」和與主永遠同在，乃是我們何等美妙的盼望！願我們早日和所愛的主相聚！
10月28日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(八)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論預備主的再來】
[bookmark: _Hlk114153280]保羅在《帖撒羅尼迦前書》一再題到主的再來，一面勉勵在苦難中的聖徒，和安慰因有聖徒離世而憂傷的人；另一面囑咐他們為等候主的再來而在生活上該有的預備。關乎主的再來，在第五章保羅勉勵帖撒羅尼迦聖徒趕快做好準備，好迎見主來。這裡值得我們注意的，就是：
[bookmark: _Hlk114148982](一)儆醒謹守――「所以，我們不要睡覺像別人一樣，總要儆醒謹守。」(帖前五6)如果我們想要要活得與被提升的身分相稱，就要隨時「儆醒謹守。」在五章1～9節，保羅指出主再來對不信的人好像夜間的賊，人正說平安穩妥的時候，災禍忽然臨到他們，以致他們不能逃脫；但我們是白晝之子，是光明之子，不應像世人那樣，心靈沈睡(無知)和酒醉(醉生夢死)，陶醉於逸樂中，反而應儆醒謹守，以信和愛當作護心鏡遮胸，以得救的盼望當作頭盔戴上，追求在信心、愛心和盼望上長進。所以，我們既知道主再來的日子近了，我們唯一該有的態度，就是就天天「儆醒謹守」，過著端正敬虔的生活，等候主的再來。
[bookmark: _Hlk114149137](二)彼此勸慰、相互建立――「所以，你們該彼此勸慰，互相建立，正如你們素常所行的。」(帖前五11)保羅強調基督不惜付上極大的代價，替我們死，叫我們無論醒著、睡著，都與祂同活。「主必再來，我們必要與祂永活」的盼望，乃是我們「彼此勸勉」和「互相建立」所該注重的。我們都是基督身上的肢體，不是單獨生存的個體。保羅在此強調教會團契生活的重要性。所以，我們應當以教導、鼓勵和榜樣來彼此勸勉，並且互相扶持建立，使我們準備好主的再來。
(三)遵行神在基督耶穌裏向我們所定的旨意――「要常常喜樂，不住的禱告，凡事謝恩；因為這是神在基督耶穌裏向你們所定的旨意。」(帖前五16～18)神在基督耶穌裏向你們所定的旨意，就是：(1)常常喜樂；(2)不住的禱告；(3)凡事謝恩。神的旨意在基督裡顯明出來，且唯有在基督裡，我們才能夠有喜樂、禱告和謝恩的生活。所以，這樣實行神旨意的態度，乃是我們迎見主再來的生活。
(四)聖潔自守――「願賜平安的神親自使你們全然成聖！又願你們的靈與魂與身子得蒙保守，在我主耶穌基督降臨的時候，完全無可指摘！那召你們的本是信實的，祂必成就這事。」(帖前五23～24)神的旨意就是要我們成為聖潔，遠避淫行；要我們各人曉得怎樣用聖潔尊貴，守著自己的身體，不像外邦人一樣放縱私慾的邪情，這是主給我們的命令(帖前四1～8)。然而另一面，神也會親自使我們全然成聖，叫我們的靈與魂與身子，得蒙保守，在我們主耶穌基督降臨的時候，完全無可指摘。
此外，雖然主再來時要審判這個時代，也要提接聖徒，但在等候的日子裡，我們卻不應忽略為人的本分，要效法保羅，辛苦勞碌，親手作工(帖前四11)，在主所分派我們的崗位上作忠心的人；也當像帖撒羅尼迦聖徒一樣，因信心而工作，因愛心而勞苦，因盼望而忍耐。
【我們有沒有預備好?】早期復興報刊載公開的信，倪弟兄這樣寫著：「我們深深的相信，現今是預備的時候，神的兒女要被收割，必須先『熟』才可。我們說提接的時候已到，但是，教會預備好了沒有是個最重要的問題。主耶穌的被提是在十字架之後，教會哪能走另一條路呢？我們深信神在末了的世代要帶領祂的兒女更深的經歷祂兒子的十字架，好叫他們升天。神今日的目的，就是要趕快完成祂兒子的身體，而把仇敵除滅，把國度帶來。神在今時代所有的目的，可說就是被教會攔阻著。我們深信在這不多的日子中，神必定要召集祂的兒女同歸於一，好叫教會不但不作攔阻的人，並且與神同工，成就祂的永遠定命。我們謙卑的盼望，就是我們能在神的手裡，在這榮耀的工作中有一點的份。」哦！今天主仍遲延，是否我們準備還不夠？許多時候我們被今生的思慮累住，失去了切慕主同在的心。復興報的話再提醒我們：「我們盼望被提的讀者，我們都當儆醒，如果我們沒有預備好，就不要太坦然了。」「因為愚昧童女的燈是不能久亮的，我戰兢！」   　　
【默想】
(一)馬丁路德說，他的日歷只有兩天，「今天」和「那一天」。聖徒啊！我們「今天」是否已預備好了「那一天」主的再來？
(二)我們當如何過「儆醒謹守」，「彼此勸勉」，「互相建立」，「常常喜樂」，「不住禱告，和「凡事謝恩」的生活呢？
10月29日──保羅與《帖撒羅尼迦前書》(九)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──保羅事奉的榜樣】
《帖撒羅尼迦前書》第二章記載保羅服事帖撒羅尼迦教會的榜樣：
(一)忠心的傳道人――「弟兄們，你們自己原曉得我們進到你們那裏並不是徒然的。」(帖前二1)保羅提醒他們回想，他在他們中間時如何教導他們，以及他行事為人的榜樣(帖前二1～6)。在本書裏，他有九次說「你們知道」，因他們親眼看見而「曉得」，故可為保羅作見證：
（1)他放膽傳講――對仇敵的迫害而言，他是以「爭戰」(較力爭勝)的態度傳道。
（2)他討神喜悅――對神的託付而言，他所傳講的信息：「不是出於錯誤」，「不是出於污穢」，「不是用詭詐」(「詭詐」原文「置餌於鉤」)，「沒有藏著貪心」，「不是要討人喜歡」，「沒有用過諂媚的話」，和「不求人的榮耀」。
對保羅來說，他的事奉乃是被神驗中和託付的。這樣忠心的傳道人，真可作為我們的楷模和榜樣！ 
[bookmark: _Hlk114157012](二)如母乳養――「只在你們中間存心溫柔、如同母親乳養自己的孩子。我們既是這樣愛你們、不但願意將神的福音給你們、連自己的性命也願意給你們、因你們是我們所疼愛的。」(帖前二 7～8)
保羅敘述他如何如同母親服事他們：
(1)「溫柔」――希臘原文是epios，含親切和藹的意思。溫柔是愛的表現。因著愛的緣故，一個母親會用最溫柔、細心的作为來照顧她的孩子，唯恐他們受到傷害。我們服事聖徒是否也是這樣的溫柔、細心呢？
(2)「乳養」――希臘原文是thalpo，有珍惜，安慰，照顧的含意。這用來描寫母親把孩子抱在懷裏，對他們撫愛呵護，使他們感到溫暖和安全。以愛心培養的孩子是何等幸福的孩子。因為帖撒羅尼迦教會的聖徒信主不到一年，如初生的嬰孩。所以保羅以母親餵養兒女的心情，給他們生命的供應、安慰和囑咐。我們服事聖徒是否供應生命，叫人得餵養呢？
(3)「愛」所「疼愛」的――「愛」按希臘原文himeiromai，尤其指對愛的渴望，熱切的喜愛，切慕；「疼愛」按希臘原文agapetos，是指唯一心愛的，親愛的，珍惜的，寶貴的。我們是否愛神所『疼愛」的呢？
(4)「自己的性命也願意給你們」――「給」按希臘原文metadidomi，意即「分給」、「分享」、「共有」，用來描寫把自己所得著的跟別人分享。愛不是要擁有，而是要給予；並且愛使給予變成喜樂，而不是犧牲。我們是否甘願犧牲個人的時間、金錢、及享受，去照顧神的兒女呢？
[bookmark: _Hlk114157025][bookmark: _Hlk114156415] (三)如父待兒女――「你們也曉得我們怎樣勸勉你們，安慰你們，囑咐你們各人，好像父親待自己的兒女一樣。」(帖前二11)保羅更進一步地敘述他是如何無私勞苦地如同父親服事他們：(1)辛苦勞碌，晝夜作工，不叫一人受累；(2)以身作則，生活為人聖潔、公義、無可指摘；(3)用話語勸勉、安慰、囑咐他們；和(4)盼望他們行事對得起呼召他們的神。
【愛錢與愛人】在西拉馬南這本書裡，描寫一個鄙夫改變的情形。這人原來是個聖徒，後來受了委屈，離開教會及本鎮，遠適他鄉。他是一個貧苦的人，操織布為業，愛財如命，一毛不拔，得錢就埋。有時他跑到藏金之處，二目注視，或則撫摸埋金，自覺是個富翁，洋洋得意。有一深夜，忽從藏金之處傳來慘叫聲音，他就急忙起身前往察看，藏金已失，旁則臥一嬰孩。如此調換，真非所願，然而無法，只得轉身看那嬰孩，覺得美慧可愛，也就把他抱回撫養。孩子漸漸長大，他喜愛他的心也漸增加。從此他的品性變得高尚尊貴了。他愛錢逾多時，他的為人就卑鄙可憎；但他愛孩子逾深時，為人就仁慈可愛了。
人愛甚麼，就會像甚麼；人若愛土，就會像土；人若愛神，就會愛人；人若愛人，就會越過越像神，成為高尚尊貴；因為神就是愛，祂愛世人。親愛的，我們是否甘心樂意地愛神，且愛人呢？
【默想】
[bookmark: _Hlk114157393](一)保羅向他屬靈的孩子，乃是全人投入，全然擺上，實在是每一個事奉神的人的榜樣。主的工人若真的像母親和父親一樣的對待聖徒，不知要造就多少人！親愛的，我們知道我們屬靈的孩子在哪裏嗎？
(二)保羅在牧養聖徒上，如同母親一般的存心溫柔；又有為父的心腸，勸勉、安慰、囑咐，是何等美好！在保羅身上我們學到哪些功課？親愛的，我們辛苦勞碌的服事是否也是全出於愛神，且愛人呢？
10月30日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(一)
「保羅、西拉、提摩太，寫信給帖撒羅尼迦在神我們的父與主耶穌基督裏的教會。」(帖後一1)
【《帖撒羅尼迦後書》的中心信息】
《帖撒羅尼迦後書》的中心信息是主的再來，啟示祂公開顯現時，要報應那不認識神，和不聽從主耶穌福音的人，並審判敵基督，就是大罪人、沉淪之子；同時，在祂再臨時，卻要在聖徒身上得榮耀，故蒙召的聖徒應該活出配得神國的生活。本書專論基督徒工作與等候的生活。聖徒在等候主的再臨時，應一邊工作，一邊等候。馬唐納說：「即使與寫前書相距的時間很近，這裡仍然有三個重要的原因寫另一封書信。那時聖徒正受逼害，都需要鼓勵(一章)。他們被人誤導，認為主的日子已經到了，他們實在需要得到正確的開導(二章)。又有些人因為主再來的緣故而怠惰不作工，他們是需要被糾正的(三章)。」 
【《帖撒羅尼迦後書》的重要性】
(一)《帖撒羅尼迦後書》為專論工作与等候的書卷，勸勉我們在等候主的再臨時，應一邊工作，一邊等候。這卷書信十分有層次的論到末日中「主的顯現」，而我們應該：(1)期待主再來──在苦難中，因有盼望，仍存忍耐和信心(帖後一)；(2)等候主再來──在誘惑中，憑神的愛得堅固，因信站穩(帖後二)；(3)預備主再來──在教會中，愛裡彼此代求、策勵(帖後三)。如果我們能仔細查讀本書，就能準確地認識主的再來和主的日子，並且有正常的等候主再來的態度和生活。
(二)基督徒對於主的再來應當有正確的認識、態度與準備工夫。主耶穌設立主的桌子，要我們擘餅喝杯記念祂，用意是提醒我們等候主再來(林前十一26)。保羅說我們若沒有主再來時復活與主同在的盼望，而「只在今生有指望，就算比眾人更可憐」(林前十五19)。有關主的再來，《帖撒羅尼迦前書》是講主再臨隱密的一段，有關先提接聖徒(帖前四17)，然後與祂的眾聖徒降臨；而《帖撒羅尼迦後書》則論到主再臨公開的一段，主要是有關審判不信的人(帖後一7～9)和大罪人(即不法的人) (帖後二3)。
【《帖撒羅尼迦前書》和《帖撒羅尼迦後書》的比較】
《帖撒羅尼迦前後書》的中心信息均是主的再來。前書的內容比較詳盡，而後書則比較簡單扼要，可見前書是在後書之後加以補充說明。並且重点不同，前書是着重在聖徒的被提，後書是着重在神公義的審判。前書說到主的再來是聖徒的拯救，也是在苦難中的盼望；後書則論及主的再來是聖徒的榮耀，又是世界的審判。兩書都同樣著重聖徒對主的再來該有的預備，前書勸勉聖徒要活出屬靈聖別的生活，切望主的再來；後書則勸聖徒冷靜，不因錯誤而驚慌和懈怠，該活出配得過蒙召的生活。在前書，患難是重要的背景，所以重在勸勉、安慰；在後書，錯誤是重要的背景，所以重在改正。前書和後書的比較如下：
	前書
	後書

	帖撒羅尼迦人如何接受神的話語，在信心、愛心、盼望上的蒙恩(帖前一3)
	提到他們在信心，愛心和忍耐上的長進(帖後一3)

	鼓勵和安慰聖徒儆醒謹守(帖前五6)，等候主再來
	糾正對於主的再來和主的日子誤解(帖後二2)，並保守靈平衡等候主再來的態度和生活

	關乎教會的蒙恩和得堅固(帖前四13～15)
	關乎撒旦，敵基督的，屬世的審判(帖後二3～8)

	描述主再來與已死的聖徒必復活(帖前四13～15)
	描述末後的日子(帖後二1～12)，不致被虛假的傳言所搖動

	描述主再來與聖徒的被提(帖前四16～18)
	描述主的日子到來以前，必有離道反教的事，並大罪人顯露(帖後二2～3)

	[bookmark: _Hlk114238359]禱告提及平安的神使人全然成聖，並保守靈、魂、體。(帖前五23) 
	禱告提及平安的主，隨時隨事賜平安((帖後三16)


【默想】
(一)任何人若想要知道主再來的時間，方式和光景，並且在這等候主回來的期間，我們的態度和應該做什麼，就必須讀本書。
(二)任何人若想要準確地認識「主耶穌基督降臨」與「主的日子」之關係，就必須讀本書。
[bookmark: _Hlk114213719]10月31日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(二)
[bookmark: _Hlk114231539]保羅在帖撒羅尼迦逗留的時間很短，雖然沒有時間好好栽培那裏的聖徒，但透過《帖撒羅尼迦後書》，我們得知他是如何關懷他們，尤其是他為他們在禱告上所花的工夫。這卷書共有三章，47節，大約6分鐘可以讀完；但卻有八個精簡的禱告，是關乎我們預備主再來的禱告，而滿有屬天的啟示。史百克說：「這些禱告好像一捆葡萄，像是一捆熟透的葡萄，裡頭滿了甜味，又是非常新鮮。」因此，這些禱告值得我們品味。
【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──為教會獻上感謝】
「願恩惠、平安從父神和主耶穌基督歸與你們！弟兄們，我們該為你們常常感謝神，這本是合宜的。因你們的信心格外增長，並且你們眾人彼此相愛的心也都充足；甚至我們在神的各教會裡為你們誇口，都因你們在所受的一切逼迫患難中，仍舊存忍耐和信心。這正是神公義判斷的明證，叫你們可算配得神的國；你們就是為這國受苦。」(帖後一2～5)
[bookmark: _Hlk114230877]《帖撒羅尼迦後書》的問安幾乎與前書一樣，這是因為兩卷書信前後所寫信的時間差異不大的緣故。接著，在保羅感謝的禱告中，我們讀到他為著他們屬靈長進的光景，而向著神感恩，因為他們：(1)格外增長的信心；(2)充足的彼此相愛；(3)仍舊存忍耐和信心；和(4)受苦配得神國。「信、愛、望」乃是他們屬靈生活的基礎，也是他們忍受逼迫患難的力量，故證明他們配得神的國。這裡值得我們注意的就是，保羅為帖撒羅尼迦教會所發出的喜樂心聲，因他們在一切患難逼迫中的傑出表現：
[bookmark: _Hlk114226510](一)長進──信心格外增長，愛心充足。「格外增長」原文huperauxano，意即大量成長，成長驚人。成長是每一個正常基督徒的標誌。活的「信心」是不斷增長，而患難則更是幫助我們格外增長。「充足」原文pleonazo，意即使增多，充足有餘。信心的增長是一種內在的長進，隨著內裏生命對神的經歷而增長；愛心的充足是一種外在的增加，隨著外面生活與眾聖徒的接觸，而越過越擴散加多。正如麥敬道(Charles Mackintosh)所說：「信心使我們在神裏面與永恆的愛的泉源接觸，結果叫我們心中的愛能流露給所有屬於衪的人看。」
(二)站住──在一切逼迫患難容存忍耐和信心。「忍耐」原文由 hupo 和meno 組成，意即「在下」和「停留」的意思，這是指一種力量能積極抗拒壓迫，而不只是消極的忍受。這種力量不但叫人可以忍耐任何的環境，並且可以支配環境。正如主耶穌對神存信心，甘心順服神所安排的環境，而且留在壓力下，留在不利的處境中。所以祂在客西馬尼，在各各他，勇氣超凡。這字也有另一個意思，是指植物在無法生長的環境中長出來。在患難中忍耐，不僅能幫助我們長大，也使我們更能幫助他人成長。在此，「忍耐」是指我們因盼望主耶穌基督再來而產生的，叫我們在患難中堅定不移地承受，在逼迫中堅守信仰，沒有變節；而「信心」則加強了我們對逼迫患難的忍耐。 
(三)	配得──因受苦算配得神的國。「配得」原文kataxioo，意即認為有價值；而不是指「使配得」，乃是指「宣告配得」或「算是配得」之意。我們蒙神選召乃是要進入神的國並得祂的榮耀(帖前二12)。然而要進入神的國，就必須經歷患難，這是屬靈的定律。因為惟有那些有分於「耶穌的患難和忍耐」的人，才能在祂的「國度」裏一同有分(啟一9)。因此，我們應當以積極正面的態度來看待我們所遭受的苦難，因為苦難能磨鍊我們，叫我們配得神的國。
[bookmark: _Hlk114241310]【追求信、望、愛】托馬斯(Griffith Thomas)說：「信心是以過去為基礎，愛心是現在的功效，盼望憧憬未來；或者說信心向後和向上看，愛心向外看，盼望向前看。這三樣組成基督徒真實與完美的人生，任何一樣都不可缺少或輕看。」親愛的，讓我們一同追求認識基督、信靠神、被聖靈充滿，這樣，我們在信、望、愛三樣要素上方能平衡發展！」
【默想】
(一)若我們對照前書保羅為他們的禱告，就不難發現，本書也充分表顯他對教會屬靈的光景是何等的關心，而被催逼進到主面前多多地禱告。我們是否常為教會長進，站住和配得而付上禱告的代價呢？
(二)我們是否看到或想到聖徒們，或自己經歷，在主裏面的長進，而常常向神發出感謝呢？
(三)帖撒羅尼迦教會在信心和愛心增長充足，在患難中仍存忍耐和信心。面對逼迫、困難，我們是否仍能感恩並喜樂呢？
2

image1.jpeg
THER MG (158)
MREEREEDEE (105)

Engasns (om | zeemsm
BEDEEME (168])  —— FEHTE (1851)
RYEREHEEN (185)

Eongnre (1 I FEEEINSHEEI (185)

ERuERmI (178)
ERONEE (208)

FEETER IREIE ROVBER
ROF R EERATE
EIETE AR




