[bookmark: _Hlk115070391]11月1日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(三)
【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──願配得所蒙的召】
「因此，我們常為你們禱告，願我們的神看你們配得過所蒙的召，又用大能成就你們一切所羨慕的良善和一切因信心所作的工夫；叫我們主耶穌的名在你們身上得榮耀，你們也在祂身上得榮耀，都照著我們的神並主耶穌基督的恩。」(帖後一11～12)
保羅在《帖撒羅尼迦後書》第一章，以主的再來安慰在苦難中的聖徒。保羅提到神是公義的，祂審判的原則是必將患難報應那加患難給他們的人；也必使受苦難的人同得平安。當主再來之時，祂的榮耀要在聖徒身上彰顯出來，又在一切信的人身上顯為希奇的那日子。因此，保羅常常為他們禱告： 
(一)禱告的內容──
[bookmark: _Hlk114238451](1)願父神看他們「配得過」所蒙的召──「配得過」視為有資格，視為合適，認為相配，是指他們蒙召後的生活和生命的景況，必須與他們蒙召的身分和使命相稱。這裡保羅提到「所蒙的召」，就是叫人全然成聖的呼召，包括靈、魂和體(帖前五23～24)。因此，從神來看，我們要「配得過」所蒙的召，我們就必須成聖，而有聖潔的生活。
[bookmark: _Hlk114240342](2)願神用大能「成就」他們一切所羨慕的良善──「成就」，意即充滿，滿足，成全，辦好，應驗。「所羨慕的良善」直譯是「一切向善的志願」(現代譯本)，也就是由良善所激勵出來的志願。因此，我們倚靠神的大能，就能成就一切所羨慕的良善。等到主來的時候，祂要成全我們所有的志願、所有的盼望、和所有的期望。
[bookmark: _Hlk114240298](3)神用大能「成就」他們一切因信心所作的工夫──即由信心推動而作的工(帖前一3)，藉著神在我們裏面大能的運行，而得以成就。
[bookmark: _Hlk114240909](二)禱告的目的──乃是叫主的名和教會彼此互得榮耀。當我們的生活和工作完全配得過所蒙神的選召的時候，就能叫人在他們身上看見基督榮耀的彰顯，也就是基督在他們身上得榮耀。換句話說，這就是基督在他們身上顯大(腓一20)。此外，當主再來降臨的時候，祂的榮耀要從我們的身上完全顯現出來；這個榮耀，就是現在住在我們裏面的基督自己，一面從裏面不斷的更新變化我們的全人，一面就在我們被提見主面的時候，要改變我們的身體，使我們和祂榮耀的身體完全相像，這就是祂在聖徒身上得榮耀，也就是祂的榮耀從聖徒裏面彰顯出來。
「主所愛的弟兄們哪，我們本該常為你們感謝神；因為祂從起初揀選了你們，叫你們因信真道，又被聖靈感動，成為聖潔，能以得救。神藉我們所傳的福音召你們到這地步，好得著我們主耶穌基督的榮光。」(帖後二13～14)
《帖撒羅尼迦後書》第二章論及主再來之前，必有離道反教的事和不法之人的顯現。在頭12節裏，保羅描述那敵基督及他的跟隨者的厄運。對比起來，帖撒羅尼迦的聖徒將來有光明的結局。因此，保羅再次為他們感謝、代禱，盼望神堅固他們。本章包含了保羅兩個禱告，一個是感謝的禱告(帖後二13～15)，另一個是祈求的禱告(帖後二16～17)。
在第一個禱告中，保羅為了神在聖徒身上全部救恩的工作獻上感謝。這個禱告說出出神的救恩：
[bookmark: _Hlk114980450](一)救恩的源頭──乃是三一神的工作，包括：(1)主的愛；(2)神的揀選和呼召；和(3)聖靈的感動。
[bookmark: _Hlk114980840](二)救恩的手續──(1)藉傳福音；和(2)信真道。
(三)救恩的成就──(1)能以得救；(2)成為聖潔；和(3)得著主的榮光。
這個禱告也描繪了神救恩成就的過程：神的揀選→福音的呼召→聖靈的感動→我們的得救(因信真道)→與主同享榮耀(得著基督的榮光)。因此，保羅這個感謝禱告將我們所蒙神的恩典和應許作了一個絕妙的總結。
【默想】
(一)保羅常為教會代禱，願他們配得所蒙的召，成就因信心所作的工，與主共享榮耀。親愛的，得知主必再來，讓我們常常為別人和自已禱告吧！
(二)保羅簡短感謝的禱告，清楚啟示了三一神的工作是何等的完全而寶貴。親愛的，神必負責完成祂我們身上全部救恩的工作！
11月2日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(四)
[bookmark: _Hlk115022798]【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──祈求站立得穩】
「所以，弟兄們，你們要站立得穩，凡所領受的教訓，不拘是我們口傳的，是信上寫的，都要堅守。」(帖後二15)
[bookmark: _Hlk115025777]在保羅第一個禱告之後，附夾了一個非常重要的勉勵：(1)要站立得穩和(2)堅守所領受的教訓。「所以」這個詞，指出保羅的勉勵乃是基於三一神工作的事實(帖後二13～14) ；並且面對末世的離道反教，我們得救以後該盡的本份。
(一)三一神的工作： 
(1)主的愛──我們的得救是根據主的愛。我們相信和接受祂，就是回應了祂愛的工作。並且祂愛世間屬自己的人，就愛我們到底(約十三1)。我們對主的愛是否有深切的體驗呢？
(2)神的揀選和呼召──我們的得救是根據神選召的主權。祂從起初揀選了我們，表明了祂既然作了這樣的揀選，就不後悔，必用祂豐盛的憐憫來扶持我們。並且神呼召我們的目的，乃是要我們身體得贖，最終得享榮耀(羅八23)。我們是否格外珍惜神的揀選和呼召呢？
(3)聖靈的感動──聖靈的感動，先使我們打開心門，接受祂所成功的救恩。在我們得救後，聖靈會不斷地更新我們，使我們活出聖潔的生活。我們是否與聖靈合作，順著聖靈而行，結出聖靈的果子呢？
(二)我們的本份：
[bookmark: _Hlk114241510][bookmark: _Hlk115102637](1)要站立得穩──「站立得穩」原文為steko，是現在時式，意思是繼續保持站立得穩的狀態，乃是根據神啟示的話語，直到主來。值得注意的是，在這一個非常重要的吩咐「要站立得穩」之前，有一個重要的禱告。這是每一位聖徒都當留意的，因為除非我們活在禱告之中，活在基督之中，活在聖靈之中，否則我們是無法「站立得穩」的。我們是否不受任何事物或環境所搖動？我們在信仰上是否堅定不移，而活出安身立命的人生呢？
[bookmark: _Hlk115010665][bookmark: _Hlk115010692](2)要堅守所領受的教訓──「教訓」原文didasko，意思是教導，指示和告訴。「堅守」原文krateo，含有緊緊地握住、掌握的意思。教會初期尚未認定新約聖經時，乃以奉行使徒的教訓為教會生活的根據(徒二42)，也可以說教會是建造在使徒和先知教訓的根基上(弗二20)；而使徒和先知的教訓則是靠「口傳」或文字方式傳遞，故領受相傳而來的教導，也就是領受使徒和先知的教訓。後來，各地教會所收集使徒們的書信，以及根據使徒們所寫或口述所轉錄的福音書，就成為新約聖經的主要構成。我們是否「堅守」所聽、所讀的真道，就是聖經，並且忠誠地傳遞下去嗎？
[bookmark: _Hlk115069747]【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──代求】
[bookmark: _Hlk115069807]「但願我們主耶穌基督，和那愛我們，開恩將永遠的安慰，並美好的盼望，賜給我們的父神，安慰你們的心，並且在一切善行善言上，堅固你們。」(帖後二16～17)
[bookmark: _Hlk115024081]保羅第二個禱告則強調基督和神在聖徒身上救恩的工作。這裡值得我們注意的就是：主與父神聯手供應──在希臘文裏，基督和神這個複數的主語是連接四個單數形式的動詞的包括：「已愛」、「已賜給」、「安慰」、和「堅固」。因著神的愛和恩典，保羅認識到，唯有基督和父神才能安慰人，賜盼望給人，並堅固人。他的代求有三方面：
(一)得著神「永遠的安慰」──這「安慰」乃是持續不斷給我們加力，使我們能面對各樣苦難。
(二)得著那「美好的盼望」──這「盼望」乃是期待主的再來，使我們的生活充滿活力。
(三)在「善行善言」上得堅固──因著神的堅固，叫我們在「善行善言」上，不喪志，能堅持到底。
【默想】
[bookmark: _Hlk115026062][bookmark: _Hlk114983383](一)保羅的勉勵指出我們得救以後的責任──站立得穩、堅守教訓。親愛的，在動盪的世代中，我們勿要下功夫讀聖經，認識神全備的救恩和「堅守」真道，並順從聖靈的引導，過聖潔的生活！
[bookmark: _Hlk115025462](二) 保羅為帖撒羅尼迦聖徒代求──願基督和父神賜給我們永遠的安慰和並且美好的盼望，並且在善行善言上得堅固。親愛的，在等候主再來的日子，這個代求會使你心有所感嗎？
11月3日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(五)
【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──請求彼此代禱】
「弟兄們，我還有話說：請你們為我們禱告，好叫主的道理快快行開，得著榮耀，正如在你們中間一樣。也叫我們脫離無理之惡人的手，因為人不都是有信心。」(帖後三1～2)
[bookmark: _Hlk115126914]當保羅提筆寫給帖撒羅尼迦人之時，他正在哥林多為福音奮戰，日日面對猶太人百般的譭謗和攻擊，並且經常在肉體的軟弱之中，故保羅多次請求帖撒羅尼迦人為他代禱，好叫：(1)主的道理能快快傳開；和(2)他們脫離惡人的手。因為保羅深感神的工作乃是用禱告來推動的，以致他不僅自己禱告，也鼓勵彼此代禱。因此，在屬靈的兇猛爭戰中，我們若要抵擋無理惡人之手，惟有藉著彼此的代禱，才能使主的道自由的運行，而叫神得著榮耀。但願都我們作一個常常代禱的人。
[bookmark: _Hlk116370408]【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──願主引導我們的心】
「願主引導你們的心，叫你們愛神，並學基督的忍耐。」(帖後三5)
本節更準確的翻譯為「願主引導你們的心，叫你們進入神的愛裏，並進入基督的忍耐裏。」這是非常寶貝的一個仰望。「願主引導你們的心」的「引導」的原文kateuthuno，是祈求式的動詞，意思是「使直」，含有除去路上的障礙之意；「心」字是指人的整個內在生命，包括思想、感情和意志各方面。主怎樣引導我們的心呢？就是我們要每時每刻活在與主的交通中。讓我們的心隨從聖靈的引導，而不受肉體、世界主宰或引導。
保羅一方面懇求帖撒羅尼迦人為他代禱，另一方面也不忘為他們禱告，因他們也在試煉之中。保羅向他們保證主是信實的，主必保守他們到底。接著，保羅指出勝過惡人和患難的方法，乃是愛神並學基督的忍耐──以愛神為動機，並效法主耶穌如何存心忍耐。因此，在積極方面，我們因享受神的愛而愛神，活著遵行神的話；在消極方面，我們因經歷基督的忍耐而有分於基督的忍耐，在患難中堅守主的話。
主引導我們的心所帶來的結果是什麼呢？
(一)「進入神的愛裏」，好叫我們以愛來回應祂。「愛」按原文是指完全且無私的愛，神的愛己經藉著聖靈澆灌在我們心裏。然而我們對的愛要有更深的享受、體驗，我們整個的「心」就須受聖靈的支配，使我們的思想、感情和意志都浸透在聖靈裏。當我們被聖靈充滿，自然也被祂的愛所充滿，而我們也就會流露神的愛而彼此相愛，以及愛人如己。
(二)「進入基督的忍耐裏」，好叫我們以充足的信心與忍耐，等候祂的再來。「基督的忍耐」是指主耶穌面對罪人的淩辱和十字架的苦難時所存的態度。當我們的「心」被引導，進到基督的忍耐所作成的一切，自然我們就能經歷基督的忍耐，而也有分於基督的忍耐，在患難中堅守主的話。我們若心中有神的愛，生命中有基督的力量，就能面對人所加給我們的羞辱和苦難。
【《帖撒羅尼迦後書》中的禱告──祝禱】
「願賜平安的主隨時隨事親自給你們平安！願主常與你們眾人同在！我保羅親筆問你們安。凡我的信都以此為記，我的筆跡就是這樣。願我們主耶穌基督的恩常與你們眾人同在！」(帖後三16～18)
[bookmark: _Hlk115105807][bookmark: _Hlk115126085][bookmark: _Hlk115127776][bookmark: _Hlk115127085]保羅在第一章提到使人驚駭的「火焰」，「報應」，和「永遠的沉淪」；第二章則論到主耶穌要用口中的氣滅絕屬撒但的大罪人；第三章則論述關於對教會中不守規矩的人的懲治。然而在這封信的結尾，保羅的祝禱被喻為「一封激昂書信的一個平靜的結尾。」保羅祈求「平安的主」親自賜給他們平安，並與他們眾人「同在」。儘管他們在諸般反對和迫害中，仍能心中安穩，而不被外在的環境困擾與搖動。因這種平安是來自主的賜給，並藉著人對祂的信心，才能隨時隨事擁有，因為祂乃是「平安的主」。平安雖不因逼迫而消逝，但主的「同在」能應付所有的難題，有祂同在，就有平安；有祂同在，就是天堂。最後，保羅以「願我們主耶穌基督的恩常與你們眾人同在」祝福的話作結語。
「【默想】
(一)保羅常為別人代禱，也常請求別人為他禱告(羅十五30；林後一11；弗六19〜20；西四3；帖前五25)。親愛的，為著福音工作的開展和得勝，勿忘並重視彼此的代禱！  
(二)保羅問安祝福的話，指出三方面的同在──主賜的平安、神的話語(保羅親筆信)、和主的恩典！親愛的，為著迎接主的再來，勿忘享受三重同在的祝福！  
11月4日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(六)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論基督再來的意義】
《帖撒羅尼迦前書和後書》用四個不同的詞來描述基督的再來：
(一)主從天「降臨」(原文Katabaino，意即降下)──是指主再來時，祂從高天公開的降下的階段。
「因為主必親自從天降臨，有呼叫的聲音和天使長的聲音，又有神的號吹響；那在基督裏死了的人必先復活。」(帖前四16)這裏所描述主降臨時的光景，有三種引人注意的響聲，因此必然引起舉世之人的注目。所以這是指主再來時的第二階段公開降臨(太二十四27～31)，而非第一階段隱秘降臨(太二十四36～44)。第一階段應是發生在大災難之前，而第二階段則發生在大災難末期。
(二)基督「降臨」(原文Parousia，意即在場，來到)──指祂親身臨近我們包括隱密公開的一段。
[bookmark: _Hlk115170570]「願賜平安的神親自使你們全然成聖！又願你們的靈與魂與身子得蒙保守，在我主耶穌基督降臨的時候，完全無可指摘！」(帖前五23)「弟兄們，論到我們主耶穌基督降臨和我們到祂那裏聚集。」(帖後二1)主耶穌基督的「降臨」此詞，在希臘文含有「同在」的意思。它的字義不是指一霎時，乃是指一段日子，由幾個事件組成。聖經告訴我們，主耶穌怎樣往天上去，也要怎樣回來(徒一9～11)。主升天分為兩個階段；第一階段祂從橄欖山到雲端，是人能看見的；第二階段祂從雲端到寶座，則是人看不見的。同樣，祂再來時也是分兩個階段，不過次序是倒過來，前後將會持續一段時間。主耶穌基督「降臨」的第一階段，開始於基督從神的寶座降臨在空中雲裏(帖前四17)；而是人看不見的，所以是隱密的臨在，祂來像賊一樣，是預料不到的(帖前五4)。第二階段，結束於基督從空中降臨地上公開的顯現(亞十四4，帖前四16～17)；而是人看得見，所以是公開的，祂的來臨是有先兆的(帖後二3)。
[bookmark: _Hlk115171115][bookmark: _Hlk115172204](三)在火焰中「顯現」(原文Apokalupsis，意即揭露，顯出)──指祂不再隱藏，要同祂有能力的天使從天上顯現，在火焰中懲罰罪惡。「那時，主耶穌同祂有能力的天使從天上在火焰中顯現，要報應那不認識神和那不聽從我主耶穌福音的人。」(帖後一7下～8) 「火焰」象徵審判。祂審判的原則是要報應那不認識神和不聽從福音的人，他們的結局就是永遠沉淪。
(四)降臨的榮光的「降臨」(原文Epiphaneia，意即顯露)──指祂榮耀的顯出，對付那邪惡和不法的大罪人。「那時這不法的人必顯露出來。主耶穌要用口中的氣滅絕他，用降臨的榮光廢掉他。」(帖後二8) 「榮光」在聖經中用來形容神的顯現。但當祂第二次降臨時，就要顯出祂真體的榮光(約壹三2)，這降臨的榮光，具有莫大的能力，能廢掉不法的人，指那大罪人。
《帖撒羅尼迦後書》為一卷等候呼召(Call to Wait)的書，指出在這等候主回來的期間，我們應做什麼: 
(一)期待主再來(帖後一)──祂的再來是我們在患難中得安慰的因素。保羅論及基督降臨之時，要報應刑罰不信的人，這亦正是主在聖徒身上得榮耀，在他們身上顯為希奇的那日子。我們因有主再來的盼望，所以我們的生活和生命的景況，必須與我們蒙召的身分和使命相稱，並為榮耀主耶穌而活。因此，今天我們須先靠著神的大能，叫主的名在我們身上得著榮耀；當主再來的時候，才能讓主在我們身上得榮耀。
[bookmark: _Hlk115171916](二)等候主再來(帖後二)──祂的再來是我們在真理上站穩的動機。我們因知道主再來的預兆，必有離道反教的事，而異端的興起，並且有大罪人，就是沉淪之子，叫人受迷惑，信從這個人。所以，在一切的誘惑中、我們須因著神的愛和恩典得堅固，並因信站立得穩和堅守所領受的教訓 。因此，我們要下功夫讀聖經，認識真道，順從聖靈的引導，依靠神恩過聖潔的生活。
(三)預備主再來(帖後三)──祂的再來是我們在行事為人上守規矩的動力。在教會中，我們要在愛裡彼此代求、策勵，並按規矩行事。所以，我們要求主使我們脫離惡者，堅固我們，保護我們，引導我們愛神，並學習基督的忍耐心，等候祂的再來。在生活中，要克盡本分而安靜作工，並行善不可喪志。
【默想】
(一)主耶穌基督再來的四個不同的詞和我們有什麼關係？是否影響我們等候主再來的態度和生活呢？
[bookmark: _Hlk115173457](二)主再來的信息對我們是何等的重要！我們是否知道該如何等候和預備自己，好迎見主的回來呢？
11月5日──保羅與《帖撒羅尼迦後書》(七)
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論主的日子】
「弟兄們，論到我們主耶穌基督降臨和我們到祂那裏聚集，我勸你們：無論有靈、有言語、有冒我名的書信，說主的日子現在(現在或譯就)到了，不要輕易動心，也不要驚慌。人不拘用甚麼法子，你們總不要被他誘惑。」(帖後二1～3上)
「主的日子」並不是指單一的日子，而是從主隱密地降臨空中開始，一直到祂執行審判、帶進永世為止，在一段時期內將會有一連串的大事發生。主隱密的再臨，那日子、那時辰，沒有人知道(太二十四36)；但後段的再臨是有先兆的。「主的日子」也是指「那日子」(帖後二3)，必有離道反教的事，並且有大罪人，就是沉淪之子，顯露出來，他抵擋主、高抬自己…甚至坐在神的殿裏自稱是神(帖後二3～4)，這就是先知但以理所預言，也是主親口所証實，那行毀壞可憎，站在聖地的一位(太二十四15)。聖經預言當大罪人一出現，距離主再來的時間就只剩下三年半了(但九27)。
[bookmark: _Hlk115192202][bookmark: _Hlk115192117]帖撒羅尼迦教會受到假預言的煽惑，以為「主的日子」已經到了，就驚慌失措。所以，為了糾正他們對主再來的誤解，保羅在《帖撒羅尼迦後書》第二章詳細的闡釋「主的日子」與「主穌基督降臨」之關係。首先，保羅指出有關主再來，「到他那裡聚集」即被提的日子與「主的日子」時間並不相同。因此，不論誰說「主的日子」現在就到了，保羅教導他們不要輕易動心，也不要受人迷惑。跟著，他便解釋主的日子到來以前，先有兩件事發生：一件是離道反教的事，另一件是大罪人顯露出來。
【《帖撒羅尼迦前書》中的金句──論大罪人，即不法之人】
「因為以前，必有離道反教的事；並有那大罪人，就是沉淪之子，顯露出來。他是抵擋主，高垾自己，超過一切稱為神的和一切受人敬拜的，甚至坐在神的殿裏，自稱是神。」(帖後二3下～4)
當時帖撒羅尼迦的聖徒們，信主的時間不超過一年，保羅就已經教導他們有關主的再來和「大罪人」的顯露的事。「大罪人」的「罪」按原文anomia，指無法無天的狀態，不法的行為，故又可譯作「不法的人」，因違背律法就是罪(約壹三4)；「沉淪之子」的沉淪原文為apoleia，意即自甘墮落、自取淪亡，在聖經中曾用來稱呼賣主的猶大，但該處的中文譯為「滅亡之子」(約十七12)，其實在原文中是同一詞；「顯露出來」暗示他在正式顯現出來之前就已經存在，只是時候沒到之前尚未被認定他就是那大罪人。注意，「那大罪人」並不是指撒但(帖後二9)，而是指被撒但利用來抵擋神的一個人物，一般聖經學者稱他為「敵基督」，但此敵基督專有所指，與那些出現在每一個世代中抵擋神、敵對基督的人物(約壹二18)不同；「那大罪人」乃是在末世主再來公開降臨之前所要出現最厲害、最嚴重的抵擋神者。
在《帖撒羅尼迦後書》第二章，保羅描述那大罪人，亦即不法之人的特點：
	特點
	重點

	牠的性質(帖後二3～4)
	(1)離道反教(離經背道)──反叛正道；(2)大罪人──不法；(3)抵擋主──敵對神；和(4)自稱是神──高抬自己。

	牠的危險性(帖後二5)
	因對教會關係重大，故不能不事先教導。

	牠的顯露(帖後二3，6～8上)
	(1)在主的日子以前會顯露出來；(2)因受攔阻，必須到了時候才會顯露；(3)雖尚未顯露，但不法的隱意已經發動；和(4)必須等到那攔阻的被除去，才會顯露出來。

	牠沉淪的結局(帖後二3，8下)
	(1)被主口中的氣滅絕；和(2被主降臨的榮光廢掉。

	牠的作為(帖後二9～10上)
	(1)是照撒但的運動；(2)能行各樣的異能神蹟；(3)能行一切虛假的奇事；(4)行各樣出於不義的詭詐。

	牠的跟從者(帖後二10～12)
	(1)他們必要沉淪；(2)他們不領受愛真理的心；(3)他們信從虛謊──不信真理；(4)他們喜愛不義；和(5)他們被定罪。


【默想】
(一)神的兒女應當認識「主的日子」和我們有什麼關係，並且天天有等候主快來的態度！
(二)在撒但的發動中，雖有離道反教之事和「大罪人」的顯露，但切勿被邪說、異端、邪靈、世風、苦難、虛榮、假神蹟、和假先知的傳言所搖動！因為主必降臨審，以口中的氣滅絕「大罪人」！
11月6日──保羅與《提摩太前書》(一)
「奉我們救主神和我們的盼望基督耶穌之命，作基督耶穌使徒的保羅，寫信給那因信主作我真兒子的提摩太。願恩惠、憐憫、平安從父神和我們主基督耶穌歸與你！」(提前一1～2)
[bookmark: _Hlk116140793]【保羅和提摩太的關係】
《提摩太前書》這封很個人化的書信，是保羅寫給提摩太的。提摩太是保羅第一次出外傳道在路司得所結的果子(徒十四6～20)。因屬靈生命聯結的關係，故保羅稱他為「因信主作我真兒子的」。當保羅第二次踏上傳道之旅時，提摩太成為保羅最忠心和親密的同工，甚至和保羅共同署名的有六封書信。二人的關係情同父子――保羅坐監時，提摩太與他同在；保羅即將離世時，他要提摩太來羅馬與他相伴。
【《提摩太前書》的中心信息】
本書是年老的保羅諄諄告誡和勸勉年少的提摩太在神的家中當怎樣行。在教會時代的末了，離道反教的事倍多，保羅囑咐提摩太要為真道打美好的仗，而抵擋異端各種錯誤的教訓；並且鼓勵他當為萬人及在上位的代禱，過敬虔生活，而作美好的見證和榜樣；又教導他怎樣治理和牧養教會──如何設立長老、執事，並照顧各等不同的聖徒，而對於年老的、年少的、男的、女的、寡婦、教會的同工等，各應採取甚麼態度。
【《提摩太前書》的重要性】
(一)《提摩太前書》乃是一本「基督徒手冊」。因本書正確的教導教會肢體在教會中所該有的認識、生活和工作，因而擁有純正的信仰，端正的品格和敬虔生活的見證。在教會時代的末了，離道反教的事倍多，我們當靠神的恩典和憐憫，在基督耶穌裡敬虔端正度日，持守神純正(健康)的話，持定那真實的生命，因我們的指望在乎永活的神，祂是萬人的救主，更是信徒的救主。 
(二)《提摩太前書》是一本每個事奉主的人必要常讀之書卷。因本書實際的教導我們在神的家中當如何行，包括：
(1)藉著教導和持守純正的信仰，而抗拒錯誤的道理教訓；
[bookmark: _Hlk115278244](2)瞭解教會的職事，而在愛裏治理和牧養教會；
(3)以及怎樣應付各等不同的信徒，對於年老的、年少的、男的、女的、寡婦、教會的同工，各應採取甚麼態度；以及
(4)操練過敬虔的生活，而成為基督耶穌的好執事。
因此，如果沒有這卷書信，我們真的不知道如何帶領教會。 
【《提摩太前書》的特點】
(一)新約書信共有22卷，可分為三組，前一組共九封，由《羅馬書》至《帖撒羅尼迦後書》，是保羅寫給教會的書信，一般人稱為「教會書信」；末了一組也是九封，由希伯來書至啟示錄，則稱為「普通書信」；中間一組四封，由《提摩太前書》至《腓利門書》，是保羅寫給個人的，且是給教會中負牧養責任的同工，特別論及對教會的治理和牧養，而稱為「教牧書信」。其實「教牧書信」之名加於《提摩太前書》乃是名符其實。早在一二七四年，聖多默(Thomas Aquinas)對《提摩太前書》曾寫了一句簡介：「這封信是使徒保羅交付給提摩太的牧養規則。」後來，他在《提摩太後書》的緒論中說：「他在前書已把教會的組織架構教導提摩太；他在後書則論到有關牧養的照顧問題；這應當是極其重大的職責，牧者為牧養羊浛，甚至甘願殉道。」
(二)本書啟示教會是永活神的家，是真理的柱石和根基(三15)，並且論事奉主的人與教會的重要關係(提前一12，18，19；二1，7；三1～5，15；四12～14；五17～22；六1，11，12)。本書同時提到負責教會行政的長老及執事的職分和品德(提前三1～13)；聖徒在教會中該有的正常生活(提前二8～15)；主的工人如何對待不同年齡，不同階層的聖徒(提前五至六章)。
[bookmark: _Hlk115281495]【默想】
(一)任何一個人若想要持守信仰之道，樹立品格修養，以及明白如何過敬虔生活，並為主作美好的見證，因而打那美好的勝仗，就必須讀本書。
(二)任何一個事奉主的人若想要知道怎樣治理和牧養神的教會，因而使教會秩序井然，就必須讀本書。

11月7日──保羅與《提摩太前書》(二)
【《提摩太前書》中的問安禱告】
「願恩惠、憐憫、平安從父神和我們主基督耶穌歸與你！」(提前一2)
[bookmark: _Hlk115279617][bookmark: _Hlk115282184]在開頭的問安裏，保羅除了慣用的「恩惠」和「平安」之外，還特別加插了「憐憫」。「憐憫」乃指在人的光景不配蒙恩的情形下，卻因著憐憫而得到了。「憐憫」乃是「恩惠」的根源，而「平安」則來自「恩惠」。這裏將「憐憫」放在「恩惠」和「平安」之間，說出「憐憫」不但是「恩惠」和「平安」的開端，也是繼續蒙受「恩惠」和「平安」的因素。保羅在自己的經歷中，深深的體會到，若非神的憐憫，像他這樣原是與神為敵的人，根本就不可能成基督耶穌的使徒，並且受託付而能忠心到底。
[bookmark: _Hlk115280257]此外，在這裡我們看到保羅雖已成為神重用的僕人，但並不諱言自己已往的不配，而真情地見證神的「憐憫」是如何臨到了他，並改變了他： 
(一)他未信主之前，是個褻瀆、逼迫、侮慢的人，在罪人中是個罪魁。然而他的蒙恩完全是神的「憐憫」，因而賜給他信心和愛心。──「我從前是褻瀆神的，逼迫人的，侮慢人的；然而我還蒙了憐憫，因我是不信不明白的時候而作的。」(提前一13)人配得的應是神公義的審判，但祂願意把人所不配得的「憐憫」給人。雖然我們是何等的卑微和不配，但我們卻都蒙了祂的憐憫，因為神是有憐憫、有恩典的神(詩八十六15)；祂願意萬人得救，不願一人沉淪(提前二4)。
(二)他信主之後，從罪魁的身分改變為信主之人的榜樣。因神憐憫了他，其目的乃是為了在他身上顯出主耶穌極大的忍耐──「然而，我蒙了憐憫，是因耶穌基督要在我這罪魁身上顯明祂一切的忍耐，給後來信祂得永生的人作榜樣。」(提前一16)神改變了保羅這樣的罪魁，照樣祂的憐憫也能改變我們，而使我們成為別人的祝福。
【明白憐憫】拿破崙軍隊裡曾有一年輕人犯了該判死刑的過錯。行刑前一天，年輕人的母親去見拿破崙，祈求他的憐憫。拿破崙回答說：「婦人，你兒子的過失不值得憐憫。」她回答說：「我明白。他若是配得，就不算是憐憫了。」
[bookmark: _Hlk115295321][bookmark: _Hlk115275320]【《提摩太前書》中感恩的禱告】
「我感謝那給我力量的我們主基督耶穌，因祂以我有忠心，派我服事祂。」(提前一12)
保羅感謝基督耶穌因衪所加給的力量，並分派他服事。保羅在這裏強調不是他為主作了甚麼，而是主為他作了甚麼。因為他一切的忠心，與工作之成就，都是因主加給他力量。保羅認為這是最值得向主感謝的事。感謝主！衪不僅在外面派給我們工作使我們服事祂，更在裏面加力給我們，使我們能盡職；祂所託付給我們的工作，祂也必加力，使我們與祂一同完成那工。
【《提摩太前書》中的頌贊】
「但願尊貴、榮耀歸與那不能朽壞、不能看見、永世的君王、獨一的神，直到永永遠遠。阿們！」(提前一17)
[bookmark: _Hlk115671464]當保羅想到神在他身上極大的恩典和憐憫時，就情不自禁地寫出這愛的頌讚。他將一切尊貴、榮耀歸給那位：
(一)「不能朽壞」指神永存不朽、永不改變的屬性。
(二)「不能看見」指神超越一切、非任何受造物所能盡知的屬性。
(三)「永世的君王」指神世世代代、永永遠遠作王掌權。
[bookmark: _Hlk115689647](四)「獨一的神」指除祂以外沒有別的真神。
【默想】
[bookmark: _Hlk115290491](一)由保羅的問安禱告，我們是否更深領悟到自己是何等需要神的「恩惠」、「平安」和「憐憫」呢？
(二)保羅從前褻瀆神、逼迫人、侮慢人，如今見證蒙了神的「憐憫」，而成為一個蒙召受託的事奉者。我們回首從前是誰？現今又是誰？如果沒有神的「憐憫」，我們的過去如何能與現今相比呢？ 
(三)保羅見證神他的憐憫，使他從罪魁成了信主之人的榜樣。這帶給我們的感動和激勵是甚麼？我們會如何向人見證神在我們身上的「憐憫」？
[bookmark: _Hlk115291786](四)惟有神和基督配得尊貴和榮耀(啟四11，五12～13)。我們在教會中是否常常頌贊敬拜神呢？
[bookmark: _Hlk115370010]11月8日──保羅與《提摩太前書》(三)
【《提摩太前書》中為萬人及在上位的代禱】
「我勸你，第一要為萬人懇求、禱告、代求、祝謝；為君王和一切在位的，也該如此，使我們可以敬虔、端正、平安無事的度日。 這是好的，在神我們救主面前可蒙悅納。」(提前二1～3)
[bookmark: _Hlk115700874]保羅強調在教會生活中代禱的重要性、優先性。保羅雖然沒有明說，但是他對提摩太的教導乃是跟教會的聚會有關，包括：(1)禱告的種類──懇求，禱告，代求，和祝謝；(2)代禱的對象──萬人，以及君王和一切在位的；和(3)禱告的理由──使我們可以敬虔、端正，平安無事的度日，以及在神我們救主面前可蒙悅納。接著，保羅解釋代禱與眾人得救的關係。在此保羅說出為眾人禱告的重要，是因為神願意人人得救，明白真道；而為眾人禱告的基礎，是因為耶穌基督是獨一的中保，而祂捨了自己，作了萬人的贖價。所以我們為每一個人的代禱是必需的，因為這與神的旨意成就有關。
在此，保羅提到我們的禱告應當是多方面的，包括：
(1) 「懇求」(希臘原文deesis，英文requests)指為某些特殊需要而懇切祈求；
(2) 「禱告」(希臘原文proseuche，英文prayers)指坦然無懼地來到神面前，親近神、與神交通；
(3) 「代求」(希臘原文enteuxis，英文intercession)指為別人的需要到神面前祈求；
(4) 「祝謝」(希臘原文eucharistia，英文thanksgiveing)指從心中發出向神的感謝和祝福。
[bookmark: _Hlk115987447]這裡值得我們注意的就是，保羅強調教會要為萬人和一切在位的禱告。因為禱告的職事是教會肢體應參與的最重要的服事。
(1) 教會禱告的職事──《提摩太前書》第二章開頭按原文有「所以」一詞，表示連接第一章上文。保羅在第一章勸勉提摩太要為真理打那美好的仗。在第二章保羅特別指出我們若要打那美好的仗，首先須為萬人代禱。因為教會中要為真理爭戰，先要成為禱告的戰士。並且保羅在講到教會的治理(第三章)之前，先講到禱告，可見禱告的職事，乃是教會治理和牧養的先決條件。
(2) 教會禱告的重要──在這段，保羅勸我們第一要為萬人和一切在位的代禱。「勸」原文含有緊逼的意思，故不是普通的勸勉，乃是「力勸」。「第一」並非僅表示一個開始，乃是強調禱告的重要性和優先性。禱告對個人及教會生活是非常重要的。別的事情可以少作、不作、慢作，但禱告，代求必須先作、要作，並且要放在第一位來作。我們為萬人禱告不但是我們的本分，也是顧念神的心意，使千萬人得益處。藉著我們的代禱，不知會有多少人得到神永遠的救恩和無窮的福分。所以無論我們怎樣忙，要專心一意地為眾人的利益懇切祈求。千萬不可輕看我們禱告的權利，更不能忽略我們禱告的職責。
(3) [bookmark: _Hlk115687544]教會禱告的對象──這樣為萬人和一切掌權執政首長的禱告能使我們敬虔端正，平安無事的度日。這也是合乎神的旨意，是神所喜悅的。這裡特別指出我們該為那些所有政府中在位掌權的禱告，使他們的心在神的手中如隴溝的水隨意流轉(箴二十一1)，受寶座上的神的主宰。
【《提摩太前書》中隨處的禱告】
「我願男人無忿怒，無爭論(或譯：疑惑)，舉起聖潔的手，隨處禱告。」(提前二8)
保羅指出每個禱告的人所需擁有的四個條件。因為除了禱告的內容正確，禱告的人也必須正確：
(一)禱告時要心平氣和，與人無忿怒。這說出我們與別人有和諧的關係，才能與神有正常的關係。
(二)禱告時要有信心，毫無疑惑(「爭論」原文另意)。這說出我們禱告應憑信心，不可疑惑。
(三)禱告時要有聖潔的手作支持。「聖潔的手」表示手潔心清(詩二十四4)，意即行為正直、動機純正。這裏強調的不是一個人的禱告姿勢，乃是我們有虔敬的生活，而支持並加強我們禱告的生活。
(四)禱告要隨處。這是指任何一個基督徒在任何時間禱告，而不受時間和場所的限制。
【默想】
(一)我們是否常屈膝，盡我們為萬人「懇求」、「禱告」、「代求」、「祝謝」的權利和責任呢？
(二)教會生活中，禱告是首要之事。我們是否不住地記念教會的需要，和為神在地上的行動屈膝代禱？
(三)屬靈生活第一個真正的記號就是禱告，而且禱告也是維繫健康的屬靈生活。我們禱告時是否與人和睦，對神有不置疑的信心，和有聖潔的生活，並且常隨處禱告呢？
11月9日──保羅與《提摩太前書》(四)
[bookmark: _Hlk115688326]【《提摩太前書》中讚美敬虔奧祕的禱告】
「大哉，敬虔的奧祕！無人不以為然：就是神在肉身被顯現，在靈裏被稱義，在使者中被看見，在外邦中被傳揚，在世人中被信服，在榮耀裏被接。」(提前三16原文直譯) 
[bookmark: _Hlk115700353]保羅「敬虔的奧祕」發出了讚美。這些話可能是早期教會讚美詩的部分詞句，而標題乃是「敬虔的奧秘」，然後可成六短句，以啟應的方式唱出：(1)神在肉身顯現；(2)在聖靈裡稱義；(3)被天使看見；(4)被傳於外邦；(5)被世人信服；和(6)被接在榮耀裡。
這裡值得我們注意的就是，保羅揭開了那大哉，無人不以為然的「敬虔的奧秘」(提前三6)。
(一)「敬虔的奧秘」的內含乃是指主耶穌藉道成肉身，顯現在世人中間。這節鑰節按原文共有六個「在」和六個「被」，故可分成三個對比：
(1)「在肉身被顯現」對「在靈裏被稱義」，這是表明祂的人性與神性(羅一3～4)；
(2)「在使者中被看見」對「在外邦中被傳揚」，這是表明祂的超越性與同在性；
(3)「在世人中被信服」對「在榮耀裏被接」，這是表明祂的從天降下仍舊在天(約三13)。
[bookmark: _Hlk115693782]基督如何「在」和「被」，教會也當「在」和「被」的基督道成肉身原則。當我們這些卑微的人，以基督作人位，活出基督，就能使世人到處都看到基督，叫神的榮耀得著彰顯。因此，教會存在的目的乃在彰現基督。史百克說得好，「教會乃是一個屬靈的實際。你不能看見一些物質的東西，或看見一些人在一起，就說：「這就是教會！」基督在你裏面的分量有多少，那麼，你能算入教會裏面的分量也就有多少。因此在我們裏面的基督纔能成功為教會。簡言之，教會乃是在基督裏的那個生命的整體。」
(二)「敬虔的奧秘」對我們有什麼意義呢？主耶穌的降生、死而復活、升天等是我們敬虔的根源。所以敬虔不是指端正，恭敬，有禮貌；敬虔乃是神在肉身顯現！主耶穌的道成肉身，如何是敬虔的奧秘呢？乃是在祂的身上彰顯神，藉著祂把人引到父那裡去(約十四6) 。照樣，主所成就的，也成了教會的中心內容；同時這也是教會在地上的使命。教會是基督的身體，要彰顯這敬虔的奧秘。所以當教會的光景正常，所有蒙恩的聖徒們都在敬虔上操練自己，而思想、言語、行為、態度上不再是自己，乃是以基督作人位，活出基督，就能彰顯神性一切的美德和豐盛的榮耀。那結果就是被聖靈稱義，被天使看見，被傳於外邦，被世人信服，被接在榮耀裡。倪柝聲弟兄說的好，「敬虔就是神在肉身顯現，就是說，神從人身上出來了。敬虔在我們身上沒有別的，就是神的生命在我們裏面，從我們的肉身上彰顯出來。我們若真是蒙拯救，以致在我們的思想、言語、行為、態度上不再是自己，而是基督活著的話，這就是敬虔的生活。」
【也要留心地上生活為人的事】有一個天文學家常常會在晚上到郊外去觀察星象。有一個晚上，他邊走邊專心的仰視著天空時，因不小心而跌入一個很深的土坑中。他受了傷，很痛苦的大聲呼救。附近的居民聞聲而來，及時的將他救上來，問明瞭原因之後，便說：「你怎麼只留心天上的星象，而不留心地上的陷阱呢？」這雖然只是個很小的故事，卻給我們很大的啟發：基督徒會不會只留心天上的事，而卻不留心在世上活出敬虔的生活呢？
【《提摩太前書》中感謝領受的禱告】
「凡神所造的物都是好的，若感謝著領受，就沒有一樣可棄的，都因神的道和人的祈求成為聖潔了。」(提前四4～5)
保羅指出凡神所造的物，都是好的，意指都是與人有益的；並且都因「神的道」和「人的祈求」將所需用的食物分別為聖。所以，我們在用餐之前，應低頭禱告感謝神，並且憑信心來領受任何食物(太十四19；徒二十七35)。藉這個行動，說出我們乃是存著感謝的心，來領受神的祝福。同時，不要忽視我們的謝飯禱告，這在未信主的人面前，乃是一種信心的宣告，見證我們是凡事謝恩的基督徒。
【默想】
(一)在家庭裏，公司裏，學校裏…，我們有否活出基督，彰顯基督呢？
(二)不論在家或在外，我們用飯時是否謝恩禱告，誠心向神獻上感謝呢？ 
11月10日──保羅與《提摩太前書》(五)
【《提摩太前書》中稱頌的禱告】
「到了日期，那可稱頌、獨有權能的萬王之王、萬主之主，就是那獨一不死、住在人不能靠近的光裏，是人未曾看見、也是不能看見的，要將祂顯明出來。但願尊貴和永遠的權能都歸給祂。阿們！」(提前六15～16)
[bookmark: _Hlk115701574][bookmark: _Hlk115701022]保羅因當主耶穌基督再來的時候，要將祂的榮耀顯明出來，而不由自主地發出了頌讚，並且以此作為對提摩太的吩咐的結語。在保羅寫信給提摩太的時候，主耶穌是那被拒絕的一位，衪今日仍是被拒絕。但到了主耶穌基督第二次降臨的日期，人便知道衪就是：(1)可稱頌的；(2)獨有權能的；(3)萬王之王；(4)萬主之主；(5)獨一不死；(6)住在人不能靠近的光裏；(7)人未曾看見；(8)也是不能看見的；和(9)尊貴和永遠的權能都是屬於祂的。親愛的，這榮耀的盼望是每個基督徒的激勵，和來世的獎賞！ 
【《提摩太前書》中的金句──論打那美好的仗】
「我兒提摩太阿，我照從前指著你的預言，將這命令交託你，叫你因此可以打那美好的仗。常存信心和無虧的良心。有人丟棄良心，就在真道上如同船破壞了一般。」」(提前一18～19)
保羅「交託」給提摩太的責任，那就是為了真道去打美好的仗，尤指抵擋異端一事。「交託」希臘原文是paratithemi，可譯作信託；意即將貴重的物件交託別人保管，或者將某人交託給另一人保護。例如，將一筆款項儲存在銀行，儲款的人對託管的銀行充滿信心，而受託管的銀行則需要負責交賬。保羅這位福音沙場的老兵，在人生盡頭之時，於是將「為真道打那美好的仗」的命令，交託給提摩太。然而這不只是保羅的託付，更是神自己的託付。因著保羅誠懇的鼓勵，提摩太果然沒有辜負保羅對他的期望。從此，他的一生乃是竭力照著愛的命令，而常存清潔的心，無虧的良心，和無偽的信心；並且傳榮耀的福音，而不偏左右。這裡值得我們注意的就是：
(一)保羅與提摩太的屬靈關係──在此保羅呼喚提摩太為「我的兒啊」，因他是何等盼望將傳福音的棒子交給下一代。史道克說：「我為那年輕的基督徒工人高興，因他有這樣一位領袖；也為那基督徒領袖高興，因他『箭袋充滿』這樣的『真』兒女。」 
[bookmark: _Hlk115710083](二)保羅「囑咐」和「交託」的内容──《提摩太前後書》有兩個特別突出的詞句，一是「囑咐」最少用了十次以上；「囑咐」希臘原文是paraggello，是軍事用語，表示把命令傳達給另一個人。另一是「交託」或「交付」，也出現了五次。因這兩卷書是保羅給提摩太的「囑咐」，究竟保羅「囑咐」的内容什麼呢？保羅在前書一11節有很清楚的解明，那可稱頌的神，先將榮耀的福音「交託」給保羅，而保羅又將它「交託」給提摩太(提前一17)，並進一步囑咐提摩太繼續把它「交託」給那忠心能教導別人的人(提後二2)。這給我們看見，榮耀的福音和耶穌基督的見證如火把的傳遞，需要一代一代的延續下去。我們是否因基督的愛的激勵，做一個肯承擔使命的接棒人呢﹖
【信仰的守護者】在古希臘，斯巴達(Spartans)人的勇敢人盡皆知。比起文化更進步的雅典人，他們也許缺乏幾許優雅高貴的品德，但卻沒有人會懷疑他們的勇敢和忠心。普魯塔契(Plutarch)在斯巴達王來喀古士(Lycurgus)的傳記中，提到一個令人感動的故事。有一個斯巴達的摔角好手參加奧林匹克運動大會的比賽。有人以大筆金錢賄賂他，要他故意輸給對手，他斷然拒絕。經過一番纏扭苦鬥，他終於打敗對手，贏得勝利。有人問他：「斯巴達人呀，你贏了比賽，又有什麼好處呢？」他微笑地回答：「我可以在和敵人作戰時，站在我的君王面對保護他。」這個斯巴達人所能想到的最大光榮，就是能保衛他的國王，即使犧牲自己的性命也在所不惜。
【默想】
[bookmark: _Hlk115702088](一)保羅不僅交託提摩太要為信仰打那美好的仗，並且囑咐他要持守到主耶穌基督顯現的時候。看見主榮耀的顯現，是每個基督徒最深的渴望。我們今天是否愛慕主的顯現，期盼那日子早日的來到呢？ 
(二)榮耀的福音和耶穌基督的見證需要傳承下去，而不應斷代。親愛的，在教會中，我們屬靈的父親(保羅)在那裡呢？我們屬靈的兒子(提摩太)在那裡呢﹖
(三)神藉著保羅呼召提摩太「打那美好的仗」，今天神也呼召每一位神的兒女為祂打美好的仗。親愛的，我們的戰場在那裡呢？
11月11日──保羅與《提摩太前書》(六)
【《提摩太前書》中的金句──論作監督亦即長老的資格】
「『人若想要得監督的職分，就是羨慕善工。』這話是可信的。」(提前三1)
[bookmark: _Hlk115710503]「監督」一詞原文episkopees，此字在路加十九44譯作「眷顧」，指神的眷顧。彼前二12譯作「鑒察」，本意是指負責某項工程的完成，並確保其品質。保羅說這監督的職分乃是可羡慕的。因此對一個渴求這職份的人，保羅在《提摩太前書》第三章1～7節列舉了十五項應具備的資格，可分成七方面：(1)品德方面──無可指責；(2)婚姻方面──一個婦人的丈夫；(3)生活方面──節制、自守、端正、樂意接待；(4)恩賜方面──善於教導；(5)性情方面──不酗酒，不打人，卻溫和；(6)為人方面──不貪婪，不爭競，善管理；和(7)見證方面──屬靈老練，有好名聲。
「教會的長老，當以為配受加倍的敬奉；那勞苦傳道教導人的，更當如此。」(提前五17) 
[bookmark: _Hlk115871602]在新約聖經中，「長老」(原文presbuteros)與「監督」都指同一種人(徒二十17，28；多一5，7) ，是可以互換的詞語。前者出自猶太背景，重在屬靈生命成熟的資格；後者則來自希臘背景，表明長老看守、照顧神群羊的職責。監督重在指其工作的性質，乃是包括治理和牧養教會(提前五17；徒廿十28；彼前五2)，教導真理(多一9)，甚至管理財務(徒十一30)；長老重在指其身分的特點，一般而言，他們在年歲和屬靈經歷上，乃是較為「長」進且「老」練的人。
此外，根據新約聖經，長老的職責如下：(1)治理教會(提前三4～5；五17)；(2)護衛真理(多一9)；(3)牧養信徒(徒二十28；彼前五2)；(4)按手禱告的服事(提前四14；雅五14)。《提摩太前書》第五章保羅告訴我們：(1)長老在行政上乃是管理教會的人，要維持教會的次序，執行必要的紀律，故教會中的一切行政措施，都是由長老們在神面前共同定規，並監督執行的；和(2)有些為主勞苦的長老兼負傳道和教導的工作。因此，對於全時間盡職的長老，理當受到眾聖徒尊重及財物供應，使他們可以專心服事，而無後顧之憂。
【《提摩太前書》中寶貴的金句──論作執事的資格】
「作執事的，也是如此：必須端莊，不一口兩舌，不好喝酒，不貪不義之財；要存清潔的良心，固守真道的奧祕。」(提前三8～9)
「執事」的原文diakonos，意即「服役者」，指處理教會的大小事工。按《使徒行傳》六章1～6節可知，執事之設立是因教會事工的需要(當時是為管理飯食而設)。除了「善於教導」之外，作執事的包括作女執事的應具備十二項的資格(提前三8～13)，大致上與作監督的大同小異，可分成四方面：(1)男女執事都要有良好的品格；(2)要存著良心，固守真道的奧秘；(3)要先受過試驗，凡事忠心；(4)要有正常的家庭見證；和(5)善作執事的果效。由此可見，我們不單要看重人的恩賜、才幹，更要注意人的靈性、品格和在人面前的見證。許多教會領袖的失敗都是先從生活開始。所以教會中的長執必須在品格上沒有問題，才足以作弟兄姊妹的榜樣。
【《提摩太前書》中的金句──論教會的性質】
「我指望快到你那裡去，所以先將這些事寫給你。倘若我耽延日久，你也可以知道在神的家中當怎樣行。這家就是永生神的教會，真理的柱石和根基。」(提前三14～15) 
保羅盼望很快就能與提摩太相見(但在他未到以弗所之前已再次被捕)，即使不能很快的就成行，但從保羅所寫的教導，提摩太應知如何在神的家中行事。接著，保羅特別指出「教會」是甚麼︰
(1) 教會乃是「永活神的家」──我們得救後，都是神家裏的兒女，就進入一個屬天的家，就是神的教會。教會今天在地上，一面是活神的家，讓神安家居住並行在其中；另一面也是我們的家(弗二19)，叫我們得保守、得供應、得享受、得安息。
(2) 教會乃是「真理的柱石和根基」──教會必須擔負傳揚真理的使命。因此，教會一面如同「柱石」，為要支撐並高舉真理；另一面又如同「根基」，為要堅固並堅持真理。
[bookmark: _Hlk115712101]【默想】
(一)作監督和執事的資格，說出高貴的職分！我們是否有羨慕作善工的心志呢？我們是否盡忠職守呢？
(二)教會乃是活神的家；真理的柱石和根基！我們是否知道在神的家中當怎樣行呢？
11月12日──保羅與《提摩太前書》(七)
[bookmark: _Hlk115970655]【《提摩太前書》中的金句──論操練敬虔】
「操練身體，益處還少；惟獨敬虔，凡事都有益處，因有今生和來生的應許。」(提前四8)
保羅指出基督徒應當操練敬虔，像運動員操練身體一般，也就是在凡事上，操練活出基督，而為祂作榮耀的見證。「操練」希臘文的動詞是gumnasia，英文的gymnasium(健身房、體育館)即源於此字，意指訓練年輕運動員參加當時的各種競賽。當保羅寫這書信的時候，希臘的奧林匹克運動很盛行。幾乎每一座城市都建有頗具規模的體育館(或稱運動場)，供運動員操練身體。保羅就用運動員上體育館操練身體的比方，說到基督徒的生活和事奉，要在「操練」屬靈的生命上不斷的竭力追求、分外殷勤，成為敬虔的人。因為一個敬虔的基督徒，不但在今生得神的祝福，並且也是在來生有領受永恆福分的確據。葛培理說的好，「沒有人能一天之內就登上埃弗勒斯峰，凡有心想征服這世界第一高峰的人，都必須經年累月地操練自己，他所爬的每一座山峰，都是為著征服未來一座更高、更險山嶺所作的準備工作。同樣的，要想面對人生未來的苦難，我們也要肯常常操練自己。」 
《提摩太前書》第三章值得我們注意的就是，保羅特別強調「操練敬虔」。
(一)操練敬虔的重要──當然，保羅所指的敬虔，絕不是少數超級聖徒所獨有的，而是每個基督徒的權利和義務。這是因為神「已將一切關乎生命和虔敬的事賜給我們」每一個人(彼後一3)。畢哲思(Jerry Bridges)說得好，「即使是盡責的父母、熱心於教會事工的人、充滿能力的基督代言人，或者是天才橫溢的基督徒領袖，若不是敬虔的人，這一切皆屬徒然。」即使提摩太從小得救，並且與保羅同工多年，保羅仍提醒他：「在敬虔上操練自己」。既然提摩太都需要操練敬虔，更何況我們呢？
(二)敬虔的意義──本書一再提及「敬虔」共八次之多(二2；三16；四7～8；六3，5～6，11)，而原文為eusebeia，意指美好的虔敬表現。在舊約聖經希伯來的同義字是譯成「虔誠」，指一個歸屬神，完全依靠祂，分別為聖的人。保羅在三章16節巳經告訴我們，「敬虔的奧秘」就是道成肉身的基督，被傳於外邦，被世人信服。所以「敬虔」就是基督的具體彰顯，也就是在凡事上，活出基督的光景。故真實的敬虔並非憑人工努力，乃是讓基督充滿我們，且在我們身上顯現出來也，也就是「總叫基督在我身上照常顯大」(腓一20)。
(三)如何操練敬虔──
(1)我們若要過一個敬虔的生活，就要讓基督充滿在我們全人裏面，藉著祂在我們身上所運行的大能，外面自然顯出像神的特質，而在神和在人面前有美好的品德。
(2)另一面，保羅在此勸導我們，要棄絕那世俗的言語和老婦荒渺的話。敬虔與我們話語的受約束發生極大的關系。而這樣的操練，當然也包括約束和管制我們的行為。倪柝聲說的好，「操練敬虔，與話語的受約束發生極大的關係。隨便說話必定是不敬虔的表示。我們活潑還是該活潑的，新鮮還是該新鮮的，但是要讓神從我們的話語裏出去。」
(3)我們的操練必須均勻平衡發展，而不能偏重某方面。所以，在對人的「言語」、「行為」、「愛心」上，對神的「信心」上，以及對自己動機和行動的「純潔」上，都必須操練，而活出敬虔的生活。上列五項缺一不可，而才能作人的榜樣(提前四12)。
(4)操練身體須要每日殷勤鍛練，操練敬虔也必須每日付出屬靈操練的代價。然而這些所付的代價都是值得嗎？保羅在這的回答是：「操練身體，益處還少；惟獨敬虔，凡事都有益處，因有今生和來生的應許。」因為身體健康固然重要，但心靈的健康更為重要。一個正常的基督徒，操練活出敬虔的生活，自然會顥出靈裏剛強(弗三16)，魂興盛，身體健壯(約參2原文)的光景。有個知名的音樂家曾說過，他如果一天沒有練習，他自己會覺得他不行；如果兩天沒有練習，他的朋友會覺得不行；如果三天沒有練習，聽眾都會覺得他不行。練習音樂如此，操練敬虔更是如此。
【默想】
(一)我們是否天天操練敬虔，在言語、行為、愛心、信心、清潔上，都作人的榜樣呢？
(二)我們如何操練敬虔？是否可以舉出一些生活中實際的例子嗎？
11月13日──保羅與《提摩太前書》(八)
【《提摩太前書》中寶貴的金句──論知足】
[bookmark: _Hlk115757254]「然而，敬虔加上知足的心便是大利了。「然而，敬虔加上知足的心便是大利了；因為我們沒有帶甚麼到世上來，也不能帶甚麼去。只要有衣有食，就當知足。」(提前六6～8)
[bookmark: _Hlk115715419]保羅指出「敬虔加上知足」乃是屬靈的富足，因而可免除人對今生世事世物的憂慮和貪圖，從而得以免去許多不必要的愁苦；並且可以使人不在意今世短暫事物的享受，從而積極地追求今生和永世的福分。因為敬虔是與神有美好的關係，知足是對神有信心的一種滿足態度。「敬虔加上知足」，使人得著得著上好的回報，就是有今生的祝福和永世的福分。「知足」希臘原文是autarkeia；意指一種內在自足的心態，與缺乏或渴求外在的事物相對。「知足」是「敬虔」的人一種最顯著的特質，而「敬虔」的人重視與神有美好的關係，故不論環境如何，總是以彰顯基督為人生的目標，而滿足於神的一切安排。
【《提摩太前書》中寶貴的金句──論屬神的人】
「但你這屬神的人要逃避這些事，追求公義、敬虔、信心、愛心、忍耐、溫柔。」(提前六11)
《提摩太前書》第六章值得我們注意的就是，保羅對「屬神的人」之勸勉。
 (一)什麼是「屬神的人」──「屬神的人」希臘原文為Theos(神)和Anthropos(人)，英文原文為Man of God，也就是「神人」的意思。「神人」常用於舊約聖經，指為神說話的先知，曾用於摩西(申三十三1)、撒母耳(撒上九6)、大衛(代下八14)、以利亞(王上十七24)及以利沙(王下四9)的身上。但「屬神的人」在新約聖經意義要豐富得多，乃是指有神生命(約二十31)和性情(彼後一4)的人；並且不屬世界的人(約十七16)，而是屬神的人；其生活的目的乃是為著榮耀神，一切以祂為依歸，且在所有的境遇下彰顯祂(腓一20)。簡言之，「屬神的人」是指結出聖靈果子的人，為神作美好見證的人，並持定永生盼望的人。
(二)「屬神的人」應有的見證──保羅在第六章11～14節描述「屬神的人」的特徵：
(1)要「逃避這些事」──「逃避」希臘原文pheugo，意指不回頭地拼命奔跑；不但要消極地「不想、不看、不聽」，要更積極地轉向遠離，絕不可給這些事抓住。「這些事」指本章所說的，(1)自高自大；(2)辯駁爭論；(3)以敬虔為得利；(4)貪愛錢財；和(5)世俗的虛談和敵真道似是而非的學。
(2)要「追求公義、敬虔、信心、愛心、忍耐、溫柔」──「追求」希臘原文dioko，是指繼續不斷、奮勇向前、終身不停地追求。「公義」指與神並與人都是對的；「敬虔』指在日常生活中彰顯神「信心」指相信並信靠神和神的話；「愛心」指在神的愛裏愛人「忍耐」指忍受逼迫和苦難；「溫柔」指對反對的人有謙和的態度。這些含括了「屬神的人」當追求屬靈的美德。
(3)要「為真道打那美好的仗」──「打仗」希臘原文agon，這詞原係用來描述在運動場上奮力競賽，本書轉用來描述為信仰所作的爭戰，包括傳揚福音和為神說話。「屬神的人」一切為神而活，因此不怕付代價，必為維護真道，打那美好的仗。
(4)要「持定永生」──「持定」希臘原文epilambanomai，意指抓住、握住、關切、幫助。無疑我們爭戰的力量是源自那永遠的生命。因此，一個「屬神的人」要持定永生，持定那真正的生命。
(5)要「作美好的見證」──既然我們的主在彼拉多面前作的見證，「屬神的人」也當有美好的見證，將榮耀歸給主。
(6)要「守這命令」，毫不玷污，無可指責，直到主的顯現──「屬神的人」當遵守主的話，並存三種態度：(1)毫無玷污；(2)無可指責；和(3)等候直到主來。主耶穌基督顯現的盼望，乃是「屬神的人」今生的激勵，和來世的獎賞！最終「屬神的人」會有榮耀的彰顯。
【默想】
(一)人生的需要是有衣有食，就當「知足」。我們是否活得簡單和喜樂，滿足且「知足」呢？
(二)我們是否在有限年日中，追求成為「屬神的人」，而在神和人面前活出與主一樣的美好見證呢？
11月14日──保羅與《提摩太後書》(一)
「奉神旨意，照著在基督耶穌裏生命的應許，作基督耶穌使徒的保羅，寫信給我親愛的兒子提摩太。願恩惠、憐憫、平安從父神和我們主基督耶穌歸與你！」(提後一1～2)
【《提摩太後書》的中心信息】
[bookmark: _Hlk115757591]保羅寫本書信給提摩太，其內容論到：(1)作主見證(一章)──照著生命應許，挑旺裏面的恩賜，不以作主見證為恥；(2)合乎主用(二章)──作主的精兵，無愧的工人，貴重的器皿；(3)末世危險(三章)──末世危險日子來到，服從使徒教訓，信從聖經；和(4)最後託付(四章)──務要傳道，得公義冠冕，愛慕主顯現。全書所論注重事奉主的人，如何忍受苦難，剛強起來，盡職傳道，作無愧的工人。
【《提摩太後書》的重要性】
(一)《提摩太後書》是「耶穌基督精兵」(提後二3)的戰場手冊和「無愧工人」(提後二15)的事工指南。際此「末世危險的日子」(提後三1)，面對邪惡的發展和異端的侵襲，本書論到我們該有的心志、事奉和見證，包括為主的福音忍受苦難，而作基督精兵，為善道而爭戰；以及盡職忠心傳道，作一個無愧的工人，為得將來的賞賜。
[bookmark: _Hlk115759759](二)《提摩太後書》是「保羅的遺囑與凱歌」。保羅對提摩太發出的挑戰和鼓勵，感人至深；這也是給每一個要跟隨基督的人，所發出同樣的挑戰和鼓勵。使徒保羅作了最佳基督精兵及無愧的工人的見證和榜樣。
(三)《提摩太後書》是使徒保羅臨殉道最後的一封書信，囑咐親愛的兒子提摩作主的見證人，打那美好的仗，跑那當跑的路，守那所信的道。儘管本書信記載有很多集體性的失敗實例，包括顯著的偏离真道和真理。但我們是否因此要找藉口，不持守真理和不過敬虔的生活呢？本書堅決的答案是：「不！我們當竭力在神面前作無愧的工人！」(提後二15)
【《提摩太前書》和《提摩太後書》的比較】
《提摩太前書》較注重討論治理和牧養神的教會方面的問題，而《提摩太後書》則注重討論治理和牧養人本身之靈性生活方面的問題。對比《提摩太前書》強調集體的和會眾的行為，《提摩太後書》卻突出個人的責任和行為。因兩本書時間與環境完全不同，內容有很大的差別。茲將兩本書作一簡略的比較：
	《提摩太前書》
	《提摩太後書》

	寫《前書》後，保羅從獄中獲釋，繼續傳道；  
	寫《後書》時後保羅兩度入獄，工作結束。

	寫《前書》時的教會是神的家，是真理的柱石和根基(提前三15)；
	寫《後書》時的教會成了大戶人家，內中有了貴重和卑賤器皿的分別(提後二20) 

	寫《前書》時環境順利，沒有阻礙逼迫，所以注重工人建造教會；
	寫《後書》時有逼迫患難，所以注重工人自身的忠心守道。

	當時教會內部問題不多，且仍在醞釀建立階段；
	當時教會問題叢生，多人離棄保羅，好些人信心受到敗壞。

	注重建造教會，和著重長老與執事的選立；
	注重個別忠心人的心志、事奉和見證。

	預言教會的敗壞；
	有敗壞的事實。

	要在敬虔上操練自己；
	凡敬虔度日的人都要遭遇逼迫。

	強調工人應運用權柄叫人順服；
	工人用溫柔的心勸勉眾人。

	鼓勵繼續前進；
	臨終忠誠的囑咐。


【默想】
(一)任何一個事奉主的人若想要知道在這末世悖謬不信，背道行惡的時代中，如何作基督的精兵和無愧的工人，並且成為貴重聖潔的器皿，而一生無愧又無懼地忠心為主盡職，就必須讀本書。
(二)任何人若想要像保羅那樣滿有信心、愛心及盼望，以及一生奔跑生命的路程而得神的喜悅，即使至死而仍能發出勝利的呼喊，就必須讀本書。
(三)任何人若想要在末後的日子裡，甘心地委身和忠心地事奉，而不退縮、不放棄，就必須讀本書。
11月15日──保羅與《提摩太後書》(二)
【《提摩太後書》中為提摩太的禱告】
「我感謝神，就是我接續祖先用清潔的良心所事奉的神。祈禱的時候，不住的想念你，記念你的眼淚，晝夜切切地想要見你，好叫我滿心快樂。想到你心裏無偽之信，這信是先在你外祖母羅以和你母親友尼基心裏的，我深信也在你的心裏。為此我提醒你，使你將神藉我按手所給你的恩賜，再如火挑旺起來。」(提後一3～6)
[bookmark: _Hlk115844047][bookmark: _Hlk115858868][bookmark: _Hlk115874022]《提摩太後書》是封非常私人化的書信；也是保羅寫給他親愛的兒子提摩太的遺言。保羅在書信的起頭，提到他作基督耶穌的使徒，乃是根據兩點：(1)奉神旨意和(2)照著在基督耶穌裡生命的應許。這話表明他的職分直接是出於神的旨意；以及他是在艱難逼迫的環境中，持定生命的應許，忠心為作主見證而受苦，甚至願為主殉道。接著，保羅問安後，進而說出感謝的話。儘管保羅是在羅馬監牢裏寫這封信，他先為自己「感謝神」，使他接續祖先，用清潔的良心事奉神。這「清潔的良心」與提前一5「無虧的良心」有同樣的涵義。在保羅的禱告中，他記念提摩太的眼淚，渴望再見提摩太；並且同時想起提摩太真誠的信心，而這信心原是先在於提摩太的母親和祖母心中的。然後，保羅題醒提摩太需要重新挑旺神已給他的屬靈恩賜，就是運用那不是膽怯、而是剛強、仁愛、謹守的靈。
[bookmark: _Hlk115873274][bookmark: _Hlk115858973][bookmark: _Hlk115877469]由於提摩太為人謹慎，個性可能略嫌膽怯且退縮(提後一7，二1)，故保羅不住的為他禱告，並藉著這封書信激勵他牧養教會和作個基督耶穌的好僕人。對年輕的提摩太而言，保羅不斷的代禱和記念，如同一股強有力的塑造力量，使他在靈命及事奉上得以兼顧，且忠心的持續作神無愧的工人。注意，保羅在這裡共用了四個不同的詞彙，來表達對提摩太深切的關心以及交棒的心情：
[bookmark: _Hlk115875259][bookmark: _Hlk115847554][bookmark: _Hlk115847560][bookmark: _Hlk115847444][bookmark: _Hlk115848937](1)不住的「想念」──保羅在禱告時，不住的想念他「親愛的兒子」提摩太，可見他們之間有著極深的感情，和不凡的關係。「不住的」不是分秒不間斷的意思，乃是指經常如此作。保羅「不住的」禱告，說出他的禱告就是不斷的作工；他在禱告時的「想念」，說出他禱告不會忘記為別人代求。
[bookmark: _Hlk115873030](2)「記念」他的眼淚──有解經家認為提摩太在最後一次與保羅分手時難過，而不禁流下淚來。從這件事，保羅感受到提摩太的真情，如同兒子待父親一樣對他。他在禱告中「記念」提摩太的眼淚，是關心，也是心疼。於是，保羅切切的想要再見到提摩太，好叫他再次的「滿心快樂」。
[bookmark: _Hlk115849411](3)「想到」他的信心──保羅為提摩太的真誠的信心而滿心感謝。保羅「想到」屬靈的承傳而為此感恩，因為提摩太的母親友尼基和他的祖母羅以，在提摩太屬靈的成長中顯然起著重要的作用。
[bookmark: _Hlk115849591][bookmark: _Hlk115849104](4)「提醒」他的恩賜──基於保羅對提摩太無偽之信心的把握，他「題醒」提摩太，要使他已得的「恩賜」，再一次如火挑旺起來。這裏的比喻是一盆火的餘燼還在餘光，但是沒有火苗了，故需要向煤塊吹風，如翻動它們，而挑旺火苗。這是指恩賜需要不斷操練運用，正如火需要不斷挑旺一樣。火若不挑旺，就會逐漸轉弱，終至熄滅。
【《提摩太後書》中為阿尼色弗的家人禱告】
「願主憐憫阿尼色弗一家的人；因他屢次使我暢快，不以我的鎖鍊為恥，反倒在羅馬的時候，殷勤的找我，並且找著了。願主使他在那日得主的憐憫。」(提後一16～18上)
[bookmark: _Hlk115887951][bookmark: _Hlk115876516]保羅訴說雖然眾人離棄他，但神為他預備了「阿尼色弗」(名字意思是有益處)。患難見真情！這位忠心關心他的弟兄，使他能在獄中得著安慰。不過許多人認為這段經文暗指阿尼色弗當時去世不久。於是，保羅首先為他的家人代禱，願主憐憫他們能得蒙保守。保羅也願阿尼色弗因在世時殷勤服事他，並且善待他，在主再來之日，而「得主的憐憫」。「得主的憐憫」在這裏是指得著主獎賞的意思。
 【默想】
[bookmark: _Hlk115876324](一)保羅為他親愛的兒子提摩太感謝且禱告。可見代禱在今日的教會中有多麼重要！我們是否關心年輕的聖徒和傳道人，而在禱告時，不住的「想念」、「記念」、「想到」他們呢？
[bookmark: _Hlk115878219][bookmark: _Hlk115876462](二)提摩太的信心，乃是他外祖母和母親傳給他的。可見屬靈的承傳有多麼重要！我們的信心是否影響自己的後代呢？
(三)保羅為阿尼色弗家人的代禱，實際上乃是關懷的行動。保羅為阿尼色弗家人的代禱是否感動我們？我們是否也關心我們同工的家人，而為他們代禱呢？
[bookmark: _Hlk115758816]11月16日──保羅與《提摩太後書》(三)
【《提摩太後書》中願榮耀歸給祂的禱告】
「我初次申訴，沒有人前來幫助，竟都離棄我；但願這罪不歸與他們。惟有主站在我旁邊，加給我力量，使福音被我盡都傳明，叫外邦人都聽見；我也從獅子口裏被救出來。主必救我脫離諸般的凶惡，也必救我進祂的天國。願榮耀歸給祂，直到永永遠遠。阿們。」(提後四16～18)
[bookmark: _Hlk115906345][bookmark: _Hlk115904076]由於當時羅馬政府對基督徒的逼迫非常厲害，那時許多人因怕被案情牽連，而沒有出面幫助保羅，並為他的事申辯。他只能孤單地為自己在法庭上申訴。此時，保羅處在四面楚歌的情景中，為此感覺被眾人離棄。然而，他禱告求神願這罪不歸與他們。因為他完全接受神主宰的安排，對人沒有遺憾或恨意。雖然如此，主卻站在他旁邊，加給他力量，反而給他機會傳揚福音，叫不信的人得以聽見。這是保羅傳福音生涯，在最危險時多次的經歷，一次在耶路撒冷時(徒廿三11)，另一次是在往羅馬的路上時(徒廿七23)，這是第三次。主的同在乃是保羅為福音受苦的力量。保羅敘述他曾從獅子口裏被救出來，可能是指保羅第一次辯護獲釋的經歷，或者是泛指像但以理一樣的遭遇。如今保羅面對將要為主殉道之時，仍滿有榮耀的盼望。他深信最後的拯救必會臨到，要救他脫離諸般的兇惡，並且將來也必救他進入祂的天國，得到國度的獎賞。因此，保羅為著過去、現在和將來主的拯救，而把榮耀歸給祂，直到永永遠遠。
[bookmark: _Hlk116155502]【《提摩太後書》中的祝禱】
「願主與你的靈同在。願恩惠常與你們同在！」(提後四22)
[bookmark: _Hlk115971317][bookmark: _Hlk115934030]這封充滿教導的書信，保羅在信的開頭和結尾都提到了神的恩惠──使提摩太成為耶穌基督的精兵，完成他被召的事工。在這末後祝福的話中，保羅一面願主與提摩太的靈同在；另一面是為和提摩太在一起的弟兄姊妹及以弗所的教會，願恩惠常與他們同在。面對殉道時，保羅在獄中仍不忘祝福提摩太以及關懷主內的弟兄姊妹。這時保羅放下手上的筆，書信就此結束了。但他的祝禱不單是為當時的他們祝福，也是留給歷代所有事奉主的忠心僕人和聖徒的祝福。馬太亨利說的好，「有主耶穌基督與我們的靈同在，我們就無需更多才能使我們得福；因為在祂裡面，所有屬靈福氣都彙集在一起。」
【《提摩太後書》中的金句──論不以福音為恥】
「你不要以給我們的主作見證為恥，也不要以我這為主被囚的為恥；總要按神的能力，與我為福音同受苦難。神救了我們，以聖召召我們，不是按我們的行為，乃是按祂的旨意和恩典；這恩典是萬古之先，在基督耶穌裏賜給我們的，但如今藉著我們救主基督耶穌的顯現才表明出來了。祂已經把死廢去，藉著福音，將不能壞的生命彰顯出來。我為這福音奉派作傳道的，作使徒，作師傅。」(提後一8～11)
[bookmark: _Hlk115972856][bookmark: _Hlk115973097][bookmark: _Hlk115972430]保羅在《提摩太前書》第一章11節，提到神交託他所傳的福音乃是「榮耀福音」。在《提摩太後書》，保羅為了激勵提摩太勇敢地傳福音，甚至與他同受苦難，他指出神藉著這「榮耀福音」已經為我們成就了何等大事。因此，保羅囑咐提摩太不以給主作見證為恥，因著：
[bookmark: _Hlk115974647](一)福音的能力──福音的本身就是神的大能，無堅不摧，無敵不克，要救一切相信的人(羅一16)。
(二)福音的計畫──這福音使神救我們；又以聖召召我們，使我們成聖歸主。此外，這福音乃是根據神在創世之前揀選我們的旨意(羅九11)，以及在基督耶穌裏賜給我們的恩典(弗二8)。
[bookmark: _Hlk115972729](三)福音的目的──基督成就了救恩，而把死廢去，故福音所顯出的乃是超越死亡、不能朽壞的生命。
(四)福音的榜樣──保羅見證他為這福音被派作傳道者、使徒和教師，而受苦難，卻不以為恥。
【默想】
(一)保羅在申訴中，有主的同在和加力，反而使福音盡都傳明。神沒有應許天色常藍，花香常漫，但我們是否深信主也會站在我們旁邊，加給我們力量，叫我們勝過艱難困苦呢？
(二)保羅以他的生命見證，「榮耀神」是他人生的目標，故他的禱告是「願榮耀歸給祂，直到永永遠遠。」我們的生活和事奉是否讓神得著榮耀呢？
(三)基督徒的人生每時每刻都需主與我們的靈同在。我們的生活和事奉是否經歷主與我們的靈同在呢？
[bookmark: _Hlk115989519](四)我們所經歷的「榮耀福音」，乃是使我們不以福音為恥的原因，並肯為福音受苦的力量來源。我們是否認識到託付給我們的「榮耀福音」，有著難以估量的價值，而更看重福音呢？
11月17日──保羅與《提摩太後書》(四)
【《提摩太後書》中的金句──保羅知道所信的是誰】
「為這緣故，我也受這些苦難。然而我不以為恥；因為知道我所信的是誰，也深信祂能保全我所交付祂的(或譯：祂所交託我的)，直到那日。」(提後一12)
[bookmark: _Hlk115988158]《提摩太後書》是保羅的最後遺言和見證，因此裏面的話特別感人。保羅用他自己的見證，來勸勉提摩太，效法他作福音的使者。在荒涼末世，患難重重之中，為主作見證，真不是一件容易的事。所以保羅囑咐提摩太，「你不要以給我們的主作見證為恥」(提後一8)；並且保羅用他自己的見證，來勸勉提摩太，不要把為主受苦當作羞恥的事，反倒要忠心守住那純正的話語和所交託的善道。因為保羅確知所信的是誰，也確知神必保守自己所交付(或交託)祂的。這裡的交託是雙重的，是一種互相信託的關係。一方面是保羅將生命和工作交給神來掌管；另一方面是神亦託付保羅傳福音的使命，以及盡職所需的恩賜，祂也必負保守到底。在這裡，我們看到保羅的四個宣告：
(一)「我…受這些苦難」──保羅想到當時坐牢所受的苦難，他無怨無悔，因他知道為傳揚基督，為主的復活作見證而受苦，是值得的，是榮耀的。
(二)「我不以為恥」──作為神福音的使者，保羅不以為主被囚的為恥，因他深知身體雖然被捆綁，像犯人一樣，然而神的道卻不被捆綁(提後二9)。「為恥」這詞在《提摩太後書》第一章共計出現過4次(8，12，16節)，意指膽怯懦弱，因此而不敢有所作為。這時，保羅再次被捕入獄，完全失去自由，被關在又冷又濕的地牢裏，囚室在地下4公尺深處，室內暗黑起光，餓鼠成群，有如墳墓。還被戴上手銬腳鐐當作重犯看守。然而，保羅卻勉勵提摩太不以給主作見證和他被囚坐監而「為恥」。保羅在苦難中不以為恥，因為他知道：(1)受苦原因――為這緣故；(2)受苦時的出路――知道所信的是誰；和(3)受苦的結局――深信祂能保全直到那日。那時，亞西亞的人因害怕遭受連累，而都離棄保羅，但阿尼色弗卻不以保羅的鎖鏈「為恥」。他在羅馬遍處殷勤尋找保羅，終於在監牢裡才找到，他的出現叫保羅大得安慰。
[bookmark: _Hlk116136025](三)「知道我所信的是誰」──保羅知道他所信的這位神是信實的、可靠的；即使是在牢中，他深信神仍掌管著一切，也確信神必保守自己所交付祂的。故他將一切都交在祂手裏，因祂必負責保守他的一切。我們信主之後，可能會遭遇許多艱難、痛苦，本身也會有許多軟弱、失敗，但「因為知道我們所信的是誰」，我們就可以將一切都交託給祂。因此，我們真需要竭力來「知道」祂！因我們「知道」祂更多，就能在末世悖謬不信，背道行惡的時代中，盡職忠心傳道，作一個無愧的工人。
(四)「我也深信」──想到未來，保羅則說，他確信神必「保守」他向祂「交付」的，並祂所「交付」他的直到那日。這裡值得我們注意的就是，保羅信靠神能保守所交付他的：
(1)「保守」希臘文phulasso，原是軍用名詞，是守衛、把守、看守、保護等意思。我們所信的這位主，乃是信實、可靠的，祂必負責保守我們的一切，直到祂再來的那日，這是何等的安慰！
[bookmark: _Hlk115987195](2)「交付」的希臘文paratheke，原意是交託給銀行或某人一筆存款，妥為保管。在原則上就是將來必須原物歸還，或原封不動的交回物主。願我們將自己的生命以及所擁有的一切，都交在主的手中，讓祂來掌管、運用直到主再來的日子。
[bookmark: _Hlk115989733]【知道所信的是誰】有一個少年人，從小就認識神。他認識神有三件事：(1)他認識神是有耳朵的，會垂聽人的禱告；(2)他認識神有口會說話，聖經就是神所說的話；和(3)他認識神有手會作事，因為神怎樣說，就怎樣行出來，完全照著應許而行。那時這位少年人手中只有十英鎊，他把它存在銀行裏，作為開展神事工之用。因他認識神，信靠神，所以他那十鎊後來成為五千萬英鎊，這些錢全都用在中國內地佈道事工上。這位少年人，就是戴德生。
【默想】
(一)思想保羅為主受苦不以為恥的見證，是否能重燃我們為主傳福音作見證的熱火呢？
(二)保羅知道所信的是誰，也深信神必保守所交付他的事。面對著人生種種的挑戰，我們是否知道自己所信的是誰呢？我們是否把自己的工作、生命、前途…等交付祂，並讓祂負責我們的一切呢？
[bookmark: _Hlk116028736]11月18日──保羅與《提摩太後書》(五)
【《提摩太後書》中的金句──論作主忠心的見證人】
[bookmark: _Hlk116022064]在《提摩太後書》第二章，保羅形容提摩太的七個身份，乃是：(1)兒子；(2)精兵；(3在場上比武的；(4)農夫，(5)工人；(6)器皿；和(7)僕人。首先，保羅鼓勵提摩太，身為他親愛的屬靈兒子，要在基督耶穌的恩典上剛強起來，而要交託真理給忠心的人，然後，保羅用了三個很好的比喻，勉勵提摩太竭力事主：(1)當專一堅忍如同基督耶穌的精兵；(2)當自律嚴謹如同得冠冕的競賽者；和(3)當辛勤工作如同先得糧食的農夫。這三個比喻指出我們的事奉就好像戰爭、競賽和耕種。每一個身份都有其責任，也有其獎賞。這裡值得我們注意的就是，保羅指出作主忠心見證人的特徵：
(一)忠心教導別人的人──「我兒阿，你要在基督耶穌的恩典上剛強起來。你在許多見證人面前聽見我所教訓的，也要交託那忠心能教導別人的人。」(提後二1～2)保羅囑咐提摩太當排除萬難，剛強往前。「剛強」一字原文是命令式被動語態，表示讓神來工作，讓神透過基督的恩典使他剛強起來。他也要作那忠心能教導別人的人，將真理交託他人傳遞下去。是的，要將真理傳遞下去！因此，敎會的見證不應該斷代，不可讓下一代自生自滅。因此，真理的教導乃是一代接著一代的傳遞下去。請注意，這裡隱含著「四代」傳承真理的人：(1)第一代――「我」――使徒保羅；(2)第二代――「你」――提摩太；(3)第三代――「那忠心能教導別人的人」；和(4)第四代――「別人」，即領受教導的人。
(二)基督耶穌的精兵──「你要和我同受苦難，好像基督耶穌的精兵。凡在軍中當兵的，不將世務纏身，好叫那招他當兵的人喜悅。」(提後二3～4)保羅所描述的「精兵」，指傳揚福音、為主作見證的戰士有如參與屬靈的爭戰。是的，基督徒的生活和工作就是一個爭戰！因此，作基督耶穌的精兵要有專一，無纏累和討主喜悅的心志。在屬靈的爭戰裡，作一個基督耶穌精兵的條件，乃是：
(1)必須有受苦的心志，而承受苦難，去完成為主作見證的任務。
[bookmark: _Hlk116024739](2)必須全力以赴，專心事奉，決不可讓自己糾纏在在今生的事務當中，而更不受世上的榮華，肉體的享受，繁忙的工作，人情的世故等的纏累。
(3)必須有討主喜悅的心志，向祂忠心並為祂爭戰，而讓祂的利益控制著我們一生的生命和力量。
[bookmark: _Hlk116026185](4)必須要與別人彼此相顧，而一同並肩作戰，才能靠主得勝。
(三)得冠冕的競賽者──「人若在場上比武，非按規矩，就不能得冠冕。」(提後二5)在此保羅引用古希臘運動會作比喻，說明參加比賽的人乃是為著爭奪冠軍，爭奪冠冕。一個競賽者必須賽前接受嚴格的訓練，故他的生活該是有節制的、有規律的，而不松懈、輕率、和疏忽。並且一個得冠冕的競賽者必須按規矩參加競技，否則參賽的資格將被取消。是的，主真道的見證人有如參賽的運動員，要有節制，按規矩得勝！因此，為著獲得榮耀的獎賞(提後四8)，我們應當以一個競賽者的心態服事神。
(四)勞力的農夫──「勞力的農夫，理當先得糧食。」(提後二6)農夫勞力耕耘，先享其成是理所當然的事。是的，我們要勞苦耕耘，才能盼豐收！因此，在敎會裡的事奉，我們當辛勤工作如同一個先得糧食的農夫。因為我們必須先付代價，耐心地勞力作工和花心血耕耘，而不敷衍塞責、不投機取巧，才能使自己的生命先豐盛，然後供應生命，叫弟兄姊妹得幫助。
【默想】
(一)保羅形容提摩太的七個身份，而以此鼓勵他作主忠心的見證人。在我們身上是否也有這些見證人的特質嗎？
(二)保羅要提摩太在基督的恩典上剛強起來，而把真道傳給有那忠心能教導別人的人。我們是否也是那些屬靈的承傳的人呢？
(三)在為主爭戰的事上，我們是否像精兵一樣的忠誠、順服、和獻身，而脫離那些攔阻我們的糾纏呢？我們的生活中是否還有什麼事，干擾我們全力以赴，專心事奉呢？
(四)在競賽的事上，我們是否像比武者一樣的接受嚴格的訓練，並學習過節的制生活，而為著得冠冕？
(五)在耕種的事上，我們是否像農夫一樣的先竭力耕耘，而為著在敎會中供應生命呢？
11月19日──保羅與《提摩太後書》(六) 
【《提摩太後書》中的金句──論承擔敎會應有的責任】
在《提摩太後書》第二章，保羅提醒提摩太對敎會應承擔的責任，乃是：(1)竭力作無愧的工人；(2)作貴重的器皿；和(3)作主的好僕人。這裡值得我們注意的就是，保羅對提摩太進一步的指示：
[bookmark: _Hlk116029827](一)作無愧的工人──「你當竭力在神面前得蒙喜悅，作無愧的工人，按著正意分解真理的道。但要遠避世俗的虛談，因為這等人必進到更不敬虔的地步。」(提後二15～16)保羅囑咐提摩太要按著正意分解真理的道而教導會眾，並禁止「言語爭辯」和遠避「世俗的虛談」。為此保羅詳細地描述了那些異端的危險：(1)沒有益處；(2)只能敗壞聽見的人；(3)必進到更不敬虔的地步；(4)如同毒瘡，越爛越大；和(5)敗壞好些人的信心。此外，這裡的「工人」，在希臘原文(ergate) 中含有石匠的意思，就是指石匠照著設計的藍圖，將一塊塊的石頭，仔細地雕刻。按著「正意分解」原意是指裁縫以直線裁剪布匹，農夫依直線耕地，木匠直直地切割木頭，或石匠循直線鋪石路。這就是說：我們的傳講乃是絕對忠實地以神的話作藍圖，而絕不隨便，不牽強附會，或是人云亦云，以致曲解神話語的本意。是的，我們要熟讀主話，按正意分解真理！因此，為著要在神面前得蒙喜悅，我們應當持守所信的真道，作一個無可指責的工人，熟練地按著正意分解真理的道。
(二)作貴重的器皿──「在大戶人家，不但有金器銀器，也有木器瓦器；有作為貴重的，有作為卑賤的。人若自潔，脫離卑賤的事，就必作貴重的器皿，成為聖潔，合乎主用，預備行各樣的善事。」(提後二20～21)保羅提醒提摩太當要追求聖潔的個人生活，而逃避少年人的私慾，與那些愛主的人在一起追求追求公義、信德(信心)、仁愛、和平，且要棄絕愚拙無學問的辯論。保羅在此說明人的失敗不能毀壞神已立的根基；並且「主認識誰是他的人」(民十六5)，稱呼主名的人當「離開不義」(民十六26) 而顯出自已是一是屬於神的人。因此，神的工人要好好裝備自己，成為自潔，聖潔，合乎主用的貴重器皿；否則在主的手中沒有多大用處。
[bookmark: _Hlk116134811]此外，保羅以「大戶人家」比喻教會，而在神的家裡，有不同的器皿。「金器銀器」比作有用的信徒，「木器瓦器」比作無用的信徒；並勉勵提摩太自潔，「脫離卑賤的事」，成為神合用的貴重器皿，作各樣善工。請注意，在這裡強調器皿之別乃是質地的不同，是有其意義的。「金」代表神性，「銀」代表救贖，「木」代表人的天然本性，「瓦」代表人屬土的性質。器皿有貴重、卑賤之分，其分別點在於內裏的性質如何，所以我們應當注重內在生命的長進與改變。是的，我們要自潔，追求，合乎主用！因此，在敎會裡，作貴重的器皿，或作卑賤的器皿，全視乎我們的態度而定。我們作貴重器皿的操練乃是潔淨自己，清除自己裡面那屬天然木和屬土的性質；脫離一切屬肉體、情欲、世俗、不義的卑賤事；主動逃避少年的私慾，不看、不聽、不想、不作那不敬虔的人事物；與清心的人一起追求公義、信心、仁愛、和平。我們的雄心乃是成為聖潔，合乎主用的貴重的器皿。倪柝聲弟兄說的好，「在屬靈荒涼墜落的日子，神注意器皿內在的價值遠超過它外面的用處」。誰能夠在神面前作貴重的器皿？乃是脫離了卑賤的器皿的人。所以，我們要脫離卑賤的事，而專心追求聖潔敬虔的事，就必成為合乎主用的貴重的器皿；這樣我們就能成為金器銀器，而承受神的尊榮，充滿祂的榮耀，並且供應祂的生命，流露祂的生命。」
[bookmark: _Hlk116032427](三)作主的好僕人──「然而主的僕人不可爭競，只要溫溫和和地待眾人，善於教導，存心忍耐，用溫柔勸戒那抵擋的人。」(提後二24～25上)保羅勸勉提摩太不可爭競，溫溫和和地待眾人；對那些抵擋的人，該用溫柔的心來勸戒他們，這樣才能使他們悔改，明白真道，而脫離魔鬼的網羅。是的，我們要溫和地待眾人，用溫柔勸勉抵擋的人！因此，關於敎會紀律的運作，光是用準確的真理教導和勸戒人還不夠，還要用溫柔謙恭的態度來勸勉和幫助人。
【默想】
(一)在作無愧的工人的事上，我們是否勤奮地學習，和準確地解釋，並活潑地應用神的話語呢？
(二)在作珍貴的器皿的事上，我們是否與屬靈的夥伴一同「逃避」，共同「追求」，一起「棄絕」呢？
(三)在作主的好僕人的事上，我們是否以溫和、寬容、和藹的態度與人相處，以謙卑、溫柔的態度來對付人的抵擋呢？
11月20日──保羅與《提摩太後書》(七)
【《提摩太後書》中的金句──論末世的危險】
「你該知道，末世必有危險的日子來到。」(提後三1)
在提後三章 1～9節，保羅言明到末世必有危險的日子來到，並描述末世不敬虔人種種敗壞的特徵。這些人不是因為「危險的日子」而變壞的，而是這些本質變壞的人在製造「危險的日子」！他們的特點：
(一)人本性的變質──人因變的更邪惡、敗壞，因而專顧自己、自誇、狂傲、心不聖潔、不能自約、性情兇暴、自高自大，和心地壞了。
(二)人生活的變質──人因私欲變的更不義、不潔，因而貪愛錢財、不愛良善、任意妄為、和愛宴樂。
[bookmark: _Hlk116120829](三)與人關係的變質──人因以自我為中心變的更不尊重別人，甚至六親不認，因而謗讟、違背父母、忘恩負義、無親情、不解怨、好說讒言、賣主賣友、和牢籠無知婦女。
(四)與神關係的變質──人因心變的更不專注在神身上，且不以神為滿足的喜樂，因而不愛神、有敬虔的外貌、卻背了敬虔的實意、和抵擋真道。
因此，保羅提醒提摩太務必要躲開這些「危險的」人。這些不敬虔的假教師牢籠軟弱的婦女，其結果是常常學習，終久不能明白真道。這些現象反映了保羅時代的境況，也實為今日世界人心光景的寫照。 
【《提摩太後書》中的金句──論聖經的啟示和功能】
「並且知道你是從小明白聖經，這聖經能使你因信基督耶穌，有得救的智慧。聖經都是神所默示的、於教訓、督責、使人歸正、教導人學義、都是有益的， 叫屬神的人得以完全、豫備行各樣的善事。叫屬神的人得以完全，預備行各樣的善事。」(提後三15～17)
[bookmark: _Hlk116120756][bookmark: _Hlk116118830][bookmark: _Hlk116133022]保羅清楚地指出末日要發生的危險，不但人與神的關係不正常，人與人之間的關係亦崩潰，並且伴隨著道德的墮落和敵擋真理的事增加。因此，在提後三章 10～17節，保羅提出敬虔的生活和信從神的話語是對抗末世背道的秘訣。首先，保羅以個人的言行和第一次旅行佈道期間的遭遇，勉勵提摩太堅守信仰、忍受逼迫，因為凡立志在基督耶穌裡敬虔度日的，也都要「受逼迫」。接著，保羅提醒提摩太從小明白聖經，強調聖經是神所默示的，是有益的：能使人因信基督有得救的智慧；於教訓、督責、能使人歸正學義；叫屬神的人得以完全，行各樣的善事
這裡值得我們注意的就是，保羅特別強調在末世險惡艱難的日子，神的話是教會中離道反教、敗落情形的抗毒劑；並且在一個敬虔人的生活中，沒有可以替代神的話語的代替品。聖經有何卓越之處？因為「聖經都是神所默示的」，希臘原文theopneustos，其字義是「聖經是神的呼出」或「神的吹氣」，意指聖經不是出於人的思想，乃是神將祂的意思，將祂的話語，藉著祂的靈，呼到寫聖經的人裏面，再從他們裏面呼出來。倪柝聲弟兄說的好，「我們作基督徒最大的快樂，或者說最大的福氣，就是天天能藉著神所呼出來的話，而接觸神自己，嘗到神自己。」
此外，保羅肯定聖經的無誤與權威，說出我們要認識神，一定要明白聖經，因為聖經完美的啟示了神的所是、所說、和所作。保羅指出聖經乃是基督徒信仰和行為的最高準則，並告訴聖經對我們的價值：
(一)有得救的智慧──聖經能使我們有真正的智慧。聖經將神在基督裏的救法，和人因信得救的途徑，啟示給我們，使我們曉得蒙恩的路，明白得救的方法。
(二)有多面的益處──聖經啟示了神對人的所有目的和指示。聖經無論那一章那一節。於教訓、督責、使人歸正、教導人學義(或：在義中的管教)，對我們都是有益處的。「教訓」指從正面教導人，使人認識神和神的心意；「督責」指從反面責備人，使人明白是非；「使人歸正」指使出軌的人回到正道上；「教導人學義」指由淺入深、按部就班學習公義；「都是有益的」指具有功效。
(三)屬神的人必要裝備──聖經的內容是完全的，可實踐的，叫我們得以完全，可預備行各樣的善工。
【默想】
(一)保羅提醒「末世必有危險的日子來到」，並指出人性種種的敗壞，各樣不法和敵擋真理的事必然增加！我們是否「知道」應如何警醒面對呢？ 
(二)保羅教導如何對抗危險的日子，而指出我們要敬虔度日，並信從聖經！我們是否「知道」應如何過正直和合神心意的生活呢？並且我們是否比以往更愛神的話，更加重視「明白聖經」呢？
11月21日────保羅與《提摩太後書》(八)
【《提摩太後書》中的金句──保羅得勝的凱歌】
「我現在被澆奠，我離世的時候到了。那美好的仗我已經打過了，當跑的路我已經跑盡了，所信的道我已經守住了。從此以後，有公義的冠冕為我存留，就是按著公義審判的主到了那日要賜給我的；不但賜給我，也賜給凡愛慕祂顯現的人。」(提後四6～8)
[bookmark: _Hlk116127797][bookmark: _Hlk116133734]《提摩太後書》是一封動人的書信，也是一篇將死但仍百折不撓戰士的得勝宣言。儘管書中保羅的命令是如此強烈，語調是如此令人警醒，然而其中有大量保羅鼓勵的話和他自己的見證。特別在提後四6～8節，他為事奉主獻上一生的精力，而在離世前，發出得勝的凱歌。當他回顧「如此人生」，他心中的喜樂無法形容。從保羅臨終前偉大的宣言，我們看見他得勝的見證──就是打完了仗，跑完了路，也守住了所信的道，而必有公義的冠冕為他存留。
[bookmark: _Hlk116131002][bookmark: _Hlk116135402]這裡值得我們注意的就是，保羅得勝的宣告。保羅已預知他將要「被澆奠」。在舊約，在獻祭的過程中，是把奠酒澆在祭物上，使火苗升騰燒掉祭物(民二十八7）。保羅把自己獻給主，而將身體獻上，當作活祭(羅十二1)。在這裏「被澆奠」的意思，就是保羅描述他為主殉道，如同以自己生命獻祭給神。保羅見證他一生受主重托，終於「美好的仗打過了，當跑的路跑盡了，所信的道守住了」。這說出基督徒的一生，特別是神工人的一生，乃是：(1)參與屬靈爭戰到底；(2)跑完屬天的賽程；(3)持守信仰，決不放棄。保羅說，「打過、跑盡、守住」，這三個動詞都是完成時式，表示保羅此刻確信他已經完成了主的託付。這帶給我們何等的鼓勵，何等的安慰！願我們回顧一生時，也能說這樣豪邁的話。
這裡「當跑的路」是指擺在每一個基督徒面前的路程。賓路易師母說的好，「在這裡有一個『路程』，是神在每個基督徒重生的時候為他預備的，為要叫他所得的新生命能夠得著最圓滿的成熟，並要叫他一生在神的工作裡能夠被神利用到極點。每一個基督徒的責任，就是要去尋出這個『路程』，並且行在其中。別人不能斷定說這個路程是甚麼，惟獨神知道，也惟獨神能叫人知道，並且引導我們進入這個路程。神今天引導我們，和從前引導耶利米和別的先知，保羅、腓力和別的使徒一樣。」 
[bookmark: _Hlk116126107][bookmark: _Hlk116127636]此外，以世人的標準來看，保羅的職事好像失敗了。保羅當時的處境悲慘可憐。他身在牢獄，有不少人因害怕遭受連累，甚至背離保羅而去(提後一15)；在法庭上申訴時，也沒有人出面幫他辯護(提後四16)。他一生忠心事主，卻落到如此田地，而且不得善終。但保羅無怨無悔，在他的內心深處，他確信自己的事奉蒙主悅納，也從沒有後悔一生跟隨主，故他忠心跟隨主直到路終。而且他見證他並不孤單，因有主在他旁邊，也深知他必蒙主保守。因此，他深信從此以後，有公義冠冕為他存留；到主來臨審判之日，也要賜給凡愛慕他的人。這被稱作「公義的冠冕」乃是指神的悅納與獎賞，因祂是公義審判的神。面對即將到來的離世，此時此境，保羅的心仍舊充滿歡喜和讚美，因為他深知所信的是誰(提後一12)，必救他進祂的天國(提後四18)。這是保羅極為美好而激奮人心盼望的見證。雖然他的結局是死刑，然而他的歸宿卻是冠冕、榮耀。因此，保羅的一生是一個勝利的人生，而他人生的結局是美滿的。
【未被人認識的英雄】美國有位名叫雷諾茲的著名新聞廣播員，曾在一本報導大戰的書中，談及戰時他在倫敦目睹的一件事。有次他在倫敦街道上，看到馬路對面一個大門前有個退役軍人轉業的守衛。那人年紀不小；戰時民生凋敝，他的制服已破舊不堪。正當雷諾茲注視他時，有位軍官從另一頭走來，經過老衛兵身邊，舉手行了一個軍禮，然後走過去。雷諾茲心想，難道軍官要向老衛兵敬禮嗎？不久又有一位官階更高的英國皇家空軍軍官走過，同樣在經過老衛兵身旁時，向他舉手致敬。雷諾茲很驚訝，他帶著好奇心看下去。遠遠的又走來一位官至少將的軍官，經過老衛兵身旁時，同樣對他舉手致敬。雷諾茲驚奇之餘，便橫跨馬路，打算把這個老頭瞧個仔細。走近一看，立刻瞥見他外衣左胸掛了一條勳章的綬帶，深紅色，是維多利亞十字勳章，那是英勇行為可獲得的最高榮譽獎章。只要帶上這種綬帶，海陸空三軍的最高長官，也須向他致敬。我們是否也羨慕那日和保羅一樣，領受那「公義的冠冕」呢？
【默想】
[bookmark: _Hlk116126371](一)保羅勝利的呼喊指出他回顧一生無愧於神，預備好離世，得主賞賜。我們是否也能有保羅的把握，篤定不虛此生，已經完成了主所託付的使命呢？
(二)我們是否也像保羅一樣，愛慕主榮耀的「顯現」(提後四1，8)，而忠心和耐心的等候祂的再來呢？
11月22日──保羅與《提多書》 (一) 
「現在寫信給提多，就是照著我們共信之道作我真兒子的。願恩惠、平安從父神和我們的救主基督耶穌歸與你！」(多一4)
【保羅和提多的關係】
[bookmark: _Hlk116143824]《提多書》是保羅寫給共信之道作「真兒子」的提多，其目的是為革哩底教會作「善後」的工作。提多名字的意思是「中意者」，他是神所中意的僕人和保羅得力的助手，並且他與保羅的關係親如父子。當時提多正在革哩底教會任監督。由於革哩底的特殊環境和牧養的艱難，保羅在信中對提多的事奉給予鼓勵，和教導他關於教會的治理，並且還囑咐他留意當時的異端。
【《提多書》的中心信息】
本書主要論到教會治理，神僕人的品格及聖徒的生活行為，包括敬虔度日，熱心行善，順服掌權者，作正經事業等。本書根據內容要義，可分為三段如下：
(一)教會的紀律(一章)──設立正確的教會領袖，斥責傳異端的人。
(二)教會的牧養(二章)──講說純正的道理，教導老年人，少年人，作僕人的和眾人。
(三)教會的見證(三章)──行事與救恩相稱，留心作善事，遠避背道的人。
【《提多書》的重要性】
(一)《提多書》中之教牧原則異常豐富，是一本適合各時代採用的「袖珍且實用的教牧手冊」。本集書信是專論教會的治理，並關乎主工人的託付和操守，因為純正的信仰應要有良好的行為；正確的真理一定要有實際的行動來配合；優秀的傳道人必須要有敬虔的生活，才能見證福音的大能。當時革哩底人以懶惰、貪吃、撒謊、邪惡出名，但神全備的救恩能把他們拯救到底，把他們完全改變過來。故保羅在本書中吩咐提多治理好當地的教會，並糾正當地人的行為，使他們在教會、個人、家庭和社會中過紀律和正確的生活。 
(二)《提多書》也是一本「純正信仰與生活指導書」，教導聖徒在教會、家庭和社會中過敬虔的生活和要有正確的信仰。本書再三強調「純正」的道理和教訓，以及和「善道」相符的「行善事」，給我們提供了最佳的「言行一致」範例。因為傳道人不但要在真道上純全無疵(一13；二1)，並要凡事顯出善行的榜樣(二7～8)至於教會中的監督和聖徒，也要注意真道(一9；二3)，舉止行動無可指責(一6～8；二2～6，9～10；三1～2，8)。
(三)除《腓利門書》外，《提多書》是保羅書信中最簡短的，可是在內容方面卻「麻雀雖小，五臟俱全」，主要的真理如聖經論、三一神論、基督論、救恩論等均以袖珍式、核心式地濃縮成精闢的文字。馬丁路德說：「此短短一書信，但是言簡意賅，直將作基督徒的須知與生活都全備寫出。」 
【《提多書》的特點】
[bookmark: _Hlk116144784]《提多書》對救恩的真理重複作了簡明而深切的描繪，並提綱挈領地留下了最佳的基督教教義總論(二11～14；三4～7)。《提多書》有六項教導是值得我們注意的：
(一)神的救恩(多一3，二10，三4)。
(二)純正的教訓(多一9，13，二1，2，8)。
(三)永遠的生命(多一2，三7)。
(四)敬虔的生活(多一1，二12)。
(五)屬靈的品格(多一6～8，二2～6，9～10，三2)。
(六)神的憐憫(多三5)。
【默想】
(一)保羅與提多的關係建基於共有的信仰和屬靈父子的情谊。在教會中，我們有沒有這種關係的聖徒？ 
(二)任何人若想要知道如何承擔治理和牧養教會的責任，就必須讀本書。
(三)任何人若想要知道如何持守純正的信仰、正確的真理，過敬虔、健康的生活，而等候主的再來，就必須讀本書。

11月23日──保羅與《提多書》(二)
【《提多書》和《提摩太前後書》的比較】
三提書是指《提多書》與《提摩太前後書》，同屬「教牧書信」。這三卷「教牧書信」可以說是三合一的，因為都是勸人「保守」所「交付」寶貴的真理和榮耀的福音。《提摩太前書》勸我們捍衛這個「交付」；《提摩太後書》勸我們見證它；《提多書》勸我們實行它。本書與《提摩太前書》大概是同時寫於馬其頓某地，可能是在腓立比；內容方面也非常相似，為要教導提摩太和提多如何設立長老和牧養教會；只是重點不同。本書與《提摩太前書》相似的內容如下：
(一)長老之資格(提多一5～9比較提前三1～7)；
(二)論虛空荒渺的話語與家譜的辯論(提多一10，14，三39比較提前一4，6，四7，六20)； 
(三)論食物之潔淨與污穢 (提多一15比較提前四3～5)；和
(四)勸勉男女老少各等聖徒(提多二1～10比較提前五1～16)。
[bookmark: _Hlk116218484]此外，《提摩太前書》是著重神的工人如何捍衛真理、抵擋異端，而建立教會的秩序；《提多書》著重神的工人在真道上、生活上純全無疵，並如何對付那些聽從異端教訓的人(提多一12～14，二15，三10)，而維持教會的紀律。本書保羅用十分重和十分急切的語氣提醒提多，純正的信仰必要有良好的行為，敬虔的生活一定要配合行善的行動。
【《提多書》中的祝禱】
「願恩惠、平安從父神和我們的救主基督耶穌歸與你！」(多一4下)
[bookmark: _Hlk116218064][bookmark: _Hlk116194070]《提多書》中雖然沒有直接記載保羅為提多和革哩底教會的禱告，但仍然有他的祝禱。保羅的祝禱不應被看為平凡和不重要。在書信的卷首，他祝願提多有「恩惠」、「平安」，可見這兩個字在基督徒生命和事奉中是何等的重要。這些祝福都是從父神和我們的救主基督耶穌那裏來的。若是沒有父神與基督所賜的恩惠(恩典)，我們又如何能得著真正的平安呢！
「同我在一處的人都問你安。請代問那些因有信心愛我們的人安。願恩惠常與你們眾人同在！」(多三15) 
[bookmark: _Hlk116249362][bookmark: _Hlk116193120][bookmark: _Hlk116193127]保羅提到同他在一處的人問候提多，而提多要將這些問安代轉給革哩底人，他們是有信心而愛保羅和他同伴的人。有一點值得一提的，雖然革哩底教會中有許多人不服約束，當地人的道德又非常低落(多一10～12)，顯然仍有一些人對神有信心，而對主的僕人有愛心。這反映了這些人乃是因著神的恩惠改變的結果，而得著信心，領略了基督的愛。江守道弟兄說的好，「我們主耶穌的救恩實在奇妙，能拯救任何的人，甚至革哩底人也蒙救贖。在島上就有基督徒和教會，這委實是耶穌基督的榮耀，沒有罪人是神不能拯救的，我們主耶穌的救恩能救罪人中的罪魁，因此人人都有盼望。我們為此感謝神。」因此，保羅以「恩惠常與你們眾人同在」──來結束這封書信。
【《提多書》中的金句──論共信之道】
「現在寫信給提多，就是照著我們共信之道作我真兒子的。」(多一4上) 
《提多書》的開頭語詳述了保羅從神所受的託付，為本書餘下的內容鋪下了基石，而「共信之道」是所有服事者職分的依據。「共信之道」原文是「共同的信仰(希臘文pistis)」，指對聖經裡所有真理的相信，堅信和信靠，是所有基督徒所共有的信仰(彼後一1)。提多是希臘人，保羅是希伯來人，然而他們卻成為親密的同工，乃是因為「共信之道」超越了種族、年齡等等的不同界線。由於提多不斷地在生命和信仰上長進，而成爲保羅得力的助手。因此，提多受保羅的差派，到革哩底作「善後」的工作。我們與人所有的關係，無論是夫妻、朋友、同工等等，應該是建立在「共信之道」上。這樣的關係必定能持久、緊密且真實。       
【默想】
[bookmark: _Hlk116193657](一)保羅在書信的開始結束，都提到「恩惠」這個字。保羅的祝禱提醒我們，在禱告中，不要忘記為別人祈求，並且感謝神的「恩惠」與他們同在。 
(二)保羅稱呼提多為「共信之道作我真兒子的」，可見他們之間的關係必定深厚匪淺。我們如何在「共信之道」上與聖徒一同成長和事奉呢？
11月24日──保羅與《提多書》(三)
[bookmark: _Hlk116226703]【《提多書》中的金句──論設立長老(亦即監督)】
「我從前留你在革哩底，是要你將那沒有辦完的事都辦整齊了，又照我所吩咐你的，在各城設立長老。」(多一5)
「監督既是神的管家，必須無可指責。」(多一7)
保羅曾與提多一同訪問過革哩底，後來因故離開，而把提多留在那裏，要將未辦完的事辦理妥當。在《提多書》，保羅一開始就吩咐提多要在各城設立長老，治理當地的教會，堅守真道，教導純正的話語，以抵禦消除不良的影響，並平息紛亂的局面。因此，我們看見教會要有秩序、有紀律，就當有治理，有行政。教會從出現在地上開始，就明明顯給我們看見，有治理和服事的需要存在。是誰給那新添的三千人施浸呢？是誰在準備那麼多信徒擘餅聚會用的餅杯呢？是誰在分配各人所需用的物品呢(徒二41～45)？難道凡事都要十二使徒躬親而為嗎？當然不可能！教會的組成份子─基督徒─既然還沒有脫離地上的帳棚(指肉身)，就必有各種各樣的缺欠和需要，因此必須建立一種應付現實需要的治理和服事體系。連不吃喝、不嫁娶的天使們也需要有天使長(猶9)之類的治理職分，更何況我們人呢！
在這裡，「長老」是「監督」的同義詞，長老指其身分地位；監督指其工作。「監督」這字希臘文是Episcopus，Epi的意思是「在上」，scopus的字根是scope，意思是眼界。因此Episcopus的意思就是「在上面看」。從居高來看，從上頭來看整個局面，這就是監督的意思。若是有些信徒走岔了路，或帶進一些罪惡的事，以致叫主的名受到羞辱，長老們必須出來有所作為，好保守教會一直在主的路上。教會首要的職任乃是監督，監督(即長老)的職分在教會中必先設立，因他們是神的管家。
《提多書》第一章6～9節列出作長老應具備何種資格與提前三1～7節大致相同。總結本書有關設立長老的資格：
(一)品格方面──(1)必須無可指責，(2)不任性，(3)不暴躁，(4)不因酒滋事，(5)不打人，(6)不貪無義之財，(7)樂意接待遠人，(8)好善，(9)莊重，(10)公平，(11)聖潔，和(12)自持。
(二)生活方面──(1)只作一個婦人的丈夫，(2)兒女也是信主的，和(3)沒有人告他們放蕩不服約束。
(三)屬靈情形──(1)堅守所教真實的道理，(2)能將純正的教訓勸化人，和(3)又能把爭辯的人駁倒。
因此，被設立作長老的人，重在屬靈的情形和為人的品格，過於才幹或恩賜。
【《提多書》中的金句──論牧養教會的原則)】
革哩底的社會是以虛假、兇殘、逸樂、敗壞見稱的(多一12)。基督徒在這樣的一個社會中，如何在生活上有美好的見證？如何「免得神的道被毀謗」(多二5)。呢？且在凡事上如何「尊榮神的道」(多二10)呢？在《提多書》第二章，保羅吩咐提多作三件事：
[bookmark: _Hlk116227161][bookmark: _Hlk116228612](一)「但你所講的總要合乎那純正的道理。」(多二1)無論對任何人，總要以「純正的道理」為治理教會的絕對準繩。「純正的道理」指健全的教導，就是主耶穌基督和使徒的教訓，亦即是基督徒信仰的內容。這些「純正的道理」，一面使神的僕人預備好在教會中的服事，並且讓他們服事有力、有效；另一面能夠造就聖徒，讓他們得益處。
(二)「你自己凡事要顯出善行的榜樣」(多二7上)身教重於言教；事奉神的人不單要教導健全的道理，自己還要以身作則，身體力行，將真理體現。因為神的僕人必須作群羊的榜樣，否則就不能期望教導別人，幫助別人，影響別人。
(三)「這些事你要講明，勸戒人，用各等權柄責備人；不可叫人輕看你。」(多二15)神的僕人要從各方面運用神所賜的屬靈「權柄」，包括：(1)清楚講明真理；(2)勸戒過敬虔的生活；和(3)責備人使之看見自己的錯誤而歸正。這樣具有屬靈權柄的人，才不會叫人小看他年輕，而沒有份量。
【默想】
(一)保羅指出長老的資格乃是無可指責，性格受敬，堅守主道。我們是否願意看見教會中有更多弟兄被興起作長老，而投身建立和治理神的家嗎？
(二)我們在教會中的教導是否合乎「純正的道理」呢？我們如何以身作則，而對周圍的人產生給力的影響力呢？我們是否恰當的運用屬靈的「權柄」，幫助人在家庭、教會和社會中作美好的見證呢？

11月25日──保羅與《提多書》(四)
【《提多書》中的金句──論神全備的救恩】
[bookmark: _Hlk116236892]「因為神救眾人的恩典、已經顯明出來、除去不敬虔的心和世俗的情欲，在今世自守，公義，敬虔度日，等候所盼望的福，並等候至大的神和我們救主耶穌基督的榮耀顯現。他為我們捨了自己、要贖我們脫離一切罪惡、又潔淨我們、特作自己的子民、熱心為善。」(多二11～14)
保羅論及救恩豐盛的內涵。因神全備的救恩，使我們棄絕不敬虔和世俗的情慾，在今世自守、公義、敬虔度日；並且等候所盼望的福就是我們救主耶穌基督榮耀的顯現。這裡11節的「顯明(希臘文epiphaino)」和13節的「顯現(希臘文epiphaneia)」在希臘文都是同一字根，前者是動詞，後者是形容詞，意思是照耀或顯明。11節乃是指主耶穌基督道成肉身的恩典的照耀，13節則是指祂第二次降臨的榮耀的照耀。這是說出基督的兩次顯現──降生與再來，乃是基督徒活出美好見證的原動力。所以，我們現在活在恩典照耀的人，也必活在儆醒自守、全心忍耐之中來「等候所盼望的福」，就是「等候有福的盼望」。有了這樣的勸勉，我們真的感到鼓勵和安慰！
這裡值得我們注意的就是，保羅對救恩的真理作了簡明而深切的描繪，提綱挈領地留下了最佳基督徒重要信仰的總論。因此，《提多書》第二章11～14節內容雖簡短，在新約聖經裡面，卻是基督徒信仰的救恩真理的袖珍縮影。
[bookmark: _Hlk116250483][bookmark: _Hlk116249486](一)神全備救恩的內容──包括：救贖、赦罪、稱義、和好、重生、分別為聖、變化更新，直至模成神兒子的形像。請注意其中論及救恩的三個時式：(1)過去──神救眾人的恩典已經顯明出來；(2)現在──顯明在今世聖徒的自守、公義敬虔度日；和(3)將來──我們救主耶穌基督的榮耀顯現。
(二)神全備救恩的果效──叫屬神的人一切所行的，與神的恩典相稱，包括：
(1)生活有動力──神的恩典是我們稱義、成聖和得榮的基礎，並且教導我們怎樣過現今在世上的生活。基督不但救我們脫離罪惡，也使我們積極地過得勝的基督徒生活。
(2)生活有目標──神的恩典激勵我們，全心儆醒等候「有福的盼望」(被提)，並迎接主榮耀的顯現(再來)。我們度一日就近主再來的一日，這是何等的鼓舞和喜樂！ 
(三)神全備救恩的特性──包括：
[bookmark: _Hlk116250163][bookmark: _Hlk116249390](1)範圍──神的恩典乃是根據神救贖計畫的救眾人，即所有的世人；並藉著主耶穌基督道成肉身，將恩典顯在人們的中間(約一14，17)。
[bookmark: _Hlk116247913][bookmark: _Hlk116248035](2)成果──神的恩典教導人如何生活，包括消極地除去舊人不敬度的心和世俗情慾的生活方式，並積極地讓人自守、公義和敬虔度日，等等。
(3)動機──神的恩典鼓勵我們以盼望主再來的態度，經營我們今生的生活；而祂再來時要帶我們進入與祂一同的榮耀裡。
[bookmark: _Hlk116248443][bookmark: _Hlk116249595](4)目的──神的恩典使人認識基督之死的目的。基督愛我們，為我們捨己，其目的一面是神為要救贖我們脫離罪惡，又潔淨我們，叫我們得以成聖；另一面神為要分別我們，使我們成祂自己獨特的子民，而熱心為善。
《聖徒詩歌》96首是一首關於恩典的詩歌。第一節是這樣寫的，
「恩典—美妙聲音！悅耳，又慰人心；天上充滿祂的回音，地上也都聽聞。
恩典夠我用！永不感力窮；基督活在我心中，在我卑微心中。」
 這首「恩典夠我用」很簡要地說出了對恩典的感受。詩人從享受恩典的好處一直到認識恩典的實質，一步一步更明白也更感讚。求樂意施恩的主，藉啟示的靈，引導我們進入這美妙的恩典之中，阿們！
【默想】
[bookmark: _Hlk116252399][bookmark: _Hlk116253579](一)基督徒敬虔的生活是以健全的真理為基礎。神全備的救恩為我們成就了哪些？神的救恩與我們的生活有什麼關係？神的救恩有哪些特性？
(二)實際地活出敬虔的生活是基於神救眾人的恩典。我們是否讓神的恩典在生命中掌權，並教導我們怎樣在今世自守、公義、敬虔度日、熱心為善呢？ 
(三)我們生活的目標是否等候所盼望的福，並等候救主耶穌基督的榮耀顯現呢？
11月26日──保羅與《提多書》(五)
【《提多書》中的金句──論三一神和救恩的關係】
「但到了神我們救主的恩慈，和祂向人所施的慈愛顯明的時候，祂便救了我們，並不是因我們自己所行的義，乃是照祂的憐憫，藉著重生的洗，和聖靈的更新。聖靈就是神藉著耶穌基督我們救主厚厚澆灌在我們身上的，好叫我們因祂的恩得稱為義，可以憑著永生的盼望成為後嗣。」(多三4～7)
保羅講明三一神和救恩的關係。我們的得救，一切都是關聯到：(1)神的恩慈、慈愛、憐憫；(2)主耶穌的救恩；和(3)聖靈重生、更新、澆灌的大能。但我們信主之後，仍需聖靈持續地在我們生命中作聖別的工作，把我們改變並模成祂愛子的形像。注意，聖父、聖子和聖靈三個位格一同出現，表示聖父是救恩的源頭，聖子是救恩的憑藉，聖靈是救恩的實際；是『神」發起並設計救恩，是「耶穌基督我們救主」完成救贖的大工，是「聖靈」灌輸並實現救恩在我們身上。
這裡值得我們注意的就是，三一神全備的救恩是驅動我們行善的原動力：
(一)救恩的根源――神拯人計劃之實施，乃是根據神的恩慈、慈愛和憐憫。 
(二)救恩的手續――我們得救乃是聖靈的工作，藉著重生的洗，聖靈的更新，和聖靈的澆灌。
(三)救恩的內容――救恩使我們得以稱義和得著永生的盼望，並成為後嗣。
(四)救恩的果效――神救我們，原是叫我們行善，而結出聖靈的美果(多三1，8，14)。
【《提多書》中的金句──論留心行善】
「並且我們的人要學習正經事業(或譯：要學習行善)，預備所需用的，免得不結果子。」(多三14)
[bookmark: _Hlk116288432][bookmark: _Hlk116310856]《提多書》的結尾，在末後問安之前的一句是：「要學習行善。」這一點，無可置疑的是全書的主題。「行善」的希臘原文agathos意即無可指摘的行動或作為。雖然我們不是靠「行善」而得救，但我們得救後，生活上要「行善」，而有好的見證(多一6～9；二1～10；三1～2，14)。好的見證是我們得救的明證和所結的果子。基督徒的信仰，必須與最高的品行並行；特別是在道德低落的社會中，我們更需要這樣的提醒。在新約聖經裡，信心與生活的表現是不能分割的，而高尚的真理也絕不能容忍低級的行為。故保羅提醒我們從前的生活是何等罪惡；現今我們得的救恩是何等奇妙；將來可以憑永生的盼望成為後嗣。因此我們得著救恩的人，不能不「學習行善」，在教會、家庭和社會中行事與救恩相稱，就是活出基督。親愛的，我們已經得救，卻沒有「善行」，就該反省自己所行的了。
此外，本書一再出現「行善」，「善事」的詞。保羅再三強調與「善道」相符的「行善事」。他提醒聖徒要在凡事上都要顯出善行的榜樣，特別是在道德低落的社會中，更需「言行一致」，在家庭、教會和社會中要有美好的見證。讀《提多書》，尤其留意里面所指出的「行善」是我們得救的明證，因神全備的救恩絕不能容忍低級的生活。我們列出了以下本書有關「善事」與「行善」的教導：
（1） 「好善」(多一8)，原文為philagathos，指喜歡從事一切良善的事。
（2） 「在各樣善事上」(多一16)，「善」字原文為agathos，指優質的，有價值的，有幫助的。
（3） 「顯出善行的榜樣」(多二 7)，「善」字原文為kalos，指好的，無可指摘的 ；「善行的榜樣」意指美善的工作，即好行為。
（4） 「熱心為善」(多二14) ，「善」字原文同上；「熱心為善」意指成為「善行的熱心者」。
（5） 「預備行各樣的善事」(三1) ，「善」字原文為agathos，同多一16；「預備行各樣的善事」意指關心一切合乎神旨意的善行，在此包括熱心公益，服務社會。
（6） 「留心行善」(多三8，小字)，「善」字原文同上，指美事或行善，亦即合乎真道的事。
（7） 「學習行善」(多三14，小字)，「善」字原文同上，指行善。
可見本書再三強調「純正」的道理和教訓，以及和「善道」相符的「行善事」，給我們提供了最佳的「言行一致」範例。
【默想】
[bookmark: _Hlk116289210](一)我們行善之原動力，乃是根據神的慈愛，基督的恩典，和聖靈的大能。我們的生活是否與蒙召的恩相稱，而熱心行善呢？我們信主之後的心思和行為是否和信主之前不同呢？ 
[bookmark: _Hlk116310311](二)基督徒行出美善的事，乃是真正瞭解並體驗神救恩的結果。我們在生活上是否結出聖靈的美果呢？
11月27日──保羅與《腓利門書》(一) 
「為基督耶穌被囚的保羅，同兄弟提摩太寫信給我們所親愛的同工腓利門，和妹子亞腓亞並與我們同當兵的亞基布，以及在你家的教會。」(門1～2)
【保羅和腓利門的關係】
[bookmark: _Hlk116409199]保羅雖然沒有到過歌羅西，但在以弗所三年之久，腓利門可能在那裡聽保羅的講道而歸主，並得到保羅的教導，以致成為愛主、事奉主的人。腓利門是歌羅西教會負責弟兄之一，而教會就在他的家裏聚會。
[bookmark: _Hlk116397185]腓利門名字的意思是「朋友之情」，有「親愛的」之意。顯然這與他本人很相稱，所以保羅稱他為「親愛的同工」。書中第22節保羅吩咐他要為保羅預備住處，可見他必定常常接持主的僕人。
【保羅和阿尼西母的關係】
[bookmark: _Hlk116396730]保羅有三個屬靈的兒子，即提摩太、提多和阿尼西母。多數解經家相信他是到保羅所租的房子中聽道而歸主(徒二十八16)。他信主之後，在行為上有了很大的轉變，並且盡力地服事保羅，所以保羅非常愛他，稱他為「在捆鎖中所生的兒子」(門10)。保羅寫信的動機，是懇求腓利門能夠為主的緣故，接納曾虧欠他的奴隸阿尼西母。阿尼西母曾從腓利門家逃走，但後來保羅打發阿尼西母和推基古一同到歌羅西去，而稱他為「親愛忠心的兄弟」(西四9)。相信《腓利門書》是他們兩人帶給了腓利門。
【《腓利門書》的中心信息】
本書主要信息是論到保羅憑著愛心，為奴僕阿尼西母求情，懇求主人腓利門收留和善待他。本書表明在基督裡蒙拯救的肢體，都被接納為親愛的弟兄，能在平等的地位上彼此接納和相交。 
【《腓利門書》的重要性】
(一)《腓利門書》是一封充滿感情和基督之愛的私人信函。本書僅一章共25節，希臘原文只有335字，中文譯本連帶標點符號一共679字，為保羅所寫的書信中最短的一卷。本書信的主要內容是保羅為一個現在已成為弟兄的逃奴阿尼西母向他昔日肉身的主人，今天也是弟兄的腓利門代求，使他被接納。這封書信顯示神超越的生命和神聖的愛，超越一切的虧缺和區別，使人能與神和好，成為神的家人。當神的愛及救恩改變一個聖徒的生命時，無論他原來的社會地位怎樣，都成了基督身體的一部分，能與其他的肢體在平等的地位上彼此相交。
(二)《腓利門書》是保羅感人肺腑的私函，是講家務事的一封私函，而且是有關家中逃奴的事，卻在聖經中佔了一席之地，只因其中原則可應用到教會的生活中。並且這封簡短的私函不知道感動了多少聖徒。馬丁路德說：「這封書信為基督徒的愛竖立了一個尊貴無比的榜樣。」因本書表現的愛心、智慧、豐富靈命、主僕之間、朋友之間、神僕與聖徒之間種種關係的真理，實在是最具體而實用的教訓。聖靈藉著保羅寫了這卷簡短的書信，不是要用高深的真理造就聖徒，而是要作為一種具體的實例，使眾教會可以從其中得著造就和啟示。
【《腓利門書》的特點】
本書是一封充滿感情和基督之愛的私人信函，充分流露保羅的溫柔、謙卑和慈愛。保羅沒有以使徒的身分自居，或以這地位來吩咐腓利門，反而在愛中請求：「然而像我有年紀的保羅，現在又是為基督耶穌被囚的，寧可憑著愛心求你(門8～9)」。難怪這本書被許多人所寶愛，對它的評價很高。正如芬尼所說：「這短信的每一行每一句，都表現出保羅的個性，再沒有一封信是這樣的」。加爾文說：「很少有其他的書信，能更活生生地描述保羅溫和的靈」。馬丁路德更是說：「這封書信顯示了基督徒公義、高貴和愛的榜樣」。本書信的文筆和結構也很優美。保羅先稱讚腓利門的長處，後說出自己對阿尼西母的看重，再帶出直接請求，最後肯定自己對腓利門的信心和盼望。所以有人說它是保羅用「最精巧的機智、最溫文的禮貌、最情感的聰敏」寫成的傑作。
【默想】
[bookmark: _Hlk116368256](一)任何人若想要知道神聖的愛和赦免之恩如何超越了一切的虧缺和區別，而使所有在基督身體裡的肢體彼此饒恕、接納、包容，就必須讀本書。
[bookmark: _Hlk116313625](二)任何人若想要知道如何以愛的行動，而實踐聖徒之間的交通和共同的生活，就必須讀本書。
11月28日──《腓利門書》(二)
【《腓利門書》與《歌羅西書》的關連】
[bookmark: _Hlk116369412]《腓利門書》與《歌羅西書》兩書的內容很有關連。這兩封信是保羅在同一時間寫的，也是同時託同樣的人送達去歌羅西的，除了—個例外，這兩封信中問安的人甚至也幾乎完全雷同(門23～24，比較西四10～14)。因此有人說：《腓利門書》是《歌羅西書》的註腳，《歌羅西書》是論真理，《腓利門書》是論實行。《歌羅西書》啟示基督是教會的元首，教會是基督的身體，是新人，在此並不分為奴的、自主的，惟有基督是一切，又在一切之內；倘若肢體間有嫌隙、總要彼此包容、饒恕(西三10～14)。本書給我們看見，腓利門需為基督的緣故饒恕、接納曾虧欠他的阿尼西母，而且不再看他為奴僕，乃視他為親愛的弟兄(門6，16)。可見《歌羅西書》所擺出的彼此饒恕彼此包容、饒恕原則，本書將之應用。
【《腓利門書》與三提書的關連】
《腓利門書》是排列在三提書之後。三提書論到在末世危險的日子中，如何持守耶穌基督的見證，其中最要緊的元素就是愛：「命令的總歸就是愛」(提前一5)；末世的一大危機就是失去了純正的愛：「因為那時人要專愛自己、貪愛錢財……愛宴樂不愛神」(提後三2，4原文)。人在愛心上墮落了，就落到不敬虔和混亂的光景中，所以愛是在末世維持主見證的關鍵要素。《腓利門書》就是給我們看見肢體間那份捨己、接納的愛，這愛能勾消彼此間一切的虧欠，並超越人間所有的區別。保羅本可用權柄吩咐腓利門行合宜的事。然而他卻以一顆溫柔的心，來請求他寬恕且接納偷了東西而又逃走的奴僕阿尼西母，這樣的態度就是那份奇妙之愛的明證。
【《腓利門書》中的禱告──為腓利門感恩的禱告】
「願恩惠、平安從神我們的父和主耶穌基督歸與你們！我禱告的時候提到你，常為你感謝我的神；因聽說你的愛心並你向主耶穌和眾聖徒的信心(或譯：因聽說你向主耶穌和眾聖徒有愛心有信心)。願你與人所同有的信心顯出功效，使人知道你們各樣善事都是為基督作的。兄弟啊，我為你的愛心，大有快樂，大得安慰，因眾聖徒的心從你得了暢快。」(門3～7)
[bookmark: _Hlk116311920][bookmark: _Hlk116311878][bookmark: _Hlk116311832]本書是由保羅與提摩太聯名寫給腓利門、亞腓亞、亞基布與在他們家裏聚會的教會。在本書保羅稱亞腓亞為「妹子」，多數解經家相信她是腓利門的妻子；保羅稱亞基布則為「與我們同當兵的」，多數解經家相信他是腓利門的兒子，也是為主作工的人(西四17)。首先，保羅祝福他們，而願恩惠平安歸與他們。接著，保羅為腓利門感恩。在保羅的禱告中，常常提到腓利門時，而感謝神。「禱告」原文是複數，是常常、一有機會就禱告，隨時不停禱告之意。可見代禱在保羅的事工中佔非常重要的地位。
保羅為腓利門代禱的內容：
(一)為腓利門的愛心與信心感恩――腓利門的愛心和信心常被眾聖徒所津津樂道。保羅聽說此事，就向神感恩禱告。根據保羅在別的書信裏所提的，信心的對象是主耶穌，而愛心的對象是眾聖徒(西一4)。但在這裡，保羅將「向眾聖徒有愛心」加插在向主耶穌…有信心裏。保羅似乎提示腓利門，要以愛對待和饒恕阿尼西母，來顯明向主的信心。顯然，這是為下文替阿尼西母求情而埋下伏筆。
(二)為腓利門信心交通所顯出的功效禱告。保羅願腓利門與眾聖徒彼此分享信心，並且顯出有效的結果，以致叫眾人充分的認識那在他們裏面的每一件善行，都是為著基督、也歸於基督的。
保羅禱告後，因他曾帶領腓利門信主，現在聽到腓利門愛心的光景，而覺得非常快樂與得安慰。
【《腓利門書》中的禱告──為保羅得釋放的代禱】
「此外你還要給我預備住處；因為我盼望藉著你們的禱告，必蒙恩到你們那裏去。」(門22)
保羅深信代禱的功效。他常為各地的聖徒禱告，也請求他們為他禱告。在這裡，他盼望藉著聖徒們愛心的代禱，必定不久能蒙恩獲釋，而能再次到他們那裏去。這提醒我們彼此之間的關懷和代禱的重要性。
【默想】
[bookmark: _Hlk116369246][bookmark: _Hlk116312161][bookmark: _Hlk116370189](一)在保羅的事奉中，常為所關心的教會和他的同工代禱(羅一9，林前一4，弗一16，腓一3，西一3，帖前一2，提後一3)。我們是否也從代禱中，體驗得蒙神的應允，並激發我們向祂的感恩呢？
(二)在代禱的名單中，我們常為誰感恩禱告呢？我們是否也常請求主內肢體為我們禱告呢？ 
11月29日──《腓利門書》(三)
【《腓利門書》中的金句──保羅愛心的請求】
「我雖然靠著基督能放膽吩咐你合宜的事；然而像我這有年紀的保羅，現在又是為基督耶穌被囚的，寧可憑著愛心求你，就是為我在捆鎖中所生的兒子阿尼西母求你。他從前與你沒有益處，但如今與你我都有益處。我現在打發他親自回你那裏去，他是我心上的人。」(門8～12)
保羅寫信給腓利門，懇請他在主裡原諒饒恕並接納阿尼西母，可說是動之以情，曉之以義、訴之以理。
這裡值得我們注意的就是保羅愛心的請求，讓我們看見：
[bookmark: _Hlk116399496](一)保羅高貴的品格和真情的流露──保羅的溫柔、謙卑和慈愛，在此信表露無遺。此時保羅可能是五十五至六十歲之間。他因飽受各樣逼迫，歷盡勞碌辛苦，身體早受摧殘，故自稱為老邁了。但保羅沒有以老賣老，更沒有以使徒的身分自居，或以這地位來吩咐腓利門，反而在愛中請求：「然而像我有年紀的保羅，現在又是為基督耶穌被囚的，寧可憑著愛心求你」。可見權柄雖可叫人屈服，但仍不如愛心的請求，叫人甘心順服，而不是勉強。難怪本書被許多人所寶愛，對它的評價很高。
總結保羅請求腓利門的態度：(1)以祝福代替責難；(2)以讚賞代替糾正；(3)以信心代替猜疑；(4)以愛心代替權柄；(5)以請求代替要求；(6)以神旨代替壞事；(7)以償還代替虧負；(8)以鼓舞代替施壓；和(9)以問安代替客套。論到保羅，正如芬尼所說：「這短信的每一行每一句，都表現出保羅的個性，再沒有一封信是這樣的」。加爾文說：「很少有其他的書信，能更活生生地描述保羅溫和的靈」。
[bookmark: _Hlk116403024](二)保羅處理的原則──保羅原本可以將阿尼西母留在羅馬伺候自己，但考慮到阿尼西母原是腓利門的奴僕，按當時的主僕關係，所以就打發他回到腓利門那裡去，讓腓利門自己決定怎樣處置他。可見神和與人的正確和平衡的關係，是建立在愛與公義之上。加爾文說：「雖然他處理一個非常棘手的問題，一不小心就會弄巧成拙；然而，他的翩翩風範使他被提升到接近神的屬靈高峰。」馬丁路德更是說：「這封書信顯示了基督徒公義、高貴和愛的榜樣。」
(三)保羅請求的理由──
[bookmark: _Hlk116400185](1)腓利門以「愛心」和「信心」所行的許多事眾人皆知，而使保羅大有快樂，大得安慰(門7)。
(2)保羅原可用使徒的權柄吩咐腓利門，但他寧可以「有年紀的」和「基督耶穌被囚的」雙重身分，而「請求」腓利門(門8～9)。
[bookmark: _Hlk116401027](3)保羅與阿尼西母的屬靈關係，故他為在捆鎖中所生的福音的兒子阿尼西母求情(門10)。
(4)阿尼西母悔改信主後，行事為人有了極明顯的改變，開始表現與他名字(即「有益處」之意)相符的生活(門11)。
(5)保羅深愛阿尼西母，稱他為「心上的人」(門12)，因阿尼西母在獄中伺候保羅(門13～14)。
(6)阿尼西母在腓利門家中偷竊，逃離腓利門，雖然按人看是件壞事，豈知其中也有神的美妙旨意，結果是讓腓利門永遠得著他(門15)。
(7)阿尼西母在主裏成為「親愛的兄弟」，故保羅懇求腓利門能夠接納阿尼西母(門16)。
(8)保羅與腓利門的同伴之誼，故請求腓利門收納阿尼西母如同接納保羅(門17)。
[bookmark: _Hlk116402913](9)阿尼西母可能偷了腓利門的錢財，故保羅寫此信給腓利門，表示他必定負責償還(門18～19)。
(10)保羅在這件事上，一面對腓利門存有很大的期望；另一方面他也相信腓利門一定會接納阿尼西母，而且會做得比保羅說的更多、更好(門20～21)。
【默想】
(一)在《腓利門書》，我們可以看見神在基督耶穌裡向我們所施的愛是一幅絕妙的圖畫。阿尼西母所犯的罪，按羅馬法律，本該處死的，但因著保羅甘心的代求和代償，他得著主人的赦免和接納。腓利門對阿尼西母的饒恕和赦免，也讓我們想到天父因基督代償一切世人的罪債，寬恕赦免接納我們成為祂的兒子嗎？其實我們不也都像阿尼西母一樣得罪了神，逃離了神嗎﹖但神在祂豐盛的憐憫中拯救了我們，使我們由奴隸的身份，成為兒子的身份。
(二)保羅請求腓利門饒恕並接納阿尼西母時，他的方法和態度在那一方面值得我們學習呢﹖
[bookmark: _Hlk105669445]11月30日──《腓利門書》(四)
【《腓利門書》中的金句──論親愛的兄弟】
「不再是奴僕，乃是高過奴僕，是親愛的兄弟。你若以我為同伴、就收納他、如同收納我一樣。」(門16～17) 
[bookmark: _Hlk116409133]保羅寫本書信的動機，是因阿尼西母在主裏成為親愛的弟兄，因此他懇求腓利門能夠接納阿尼西母。正如腓利門因為保羅而接納阿尼西母；神也因為基督我們所做的，而接納我們。這裡保羅講到「親愛的兄弟」，而說出神超越一切的愛能使一個「奴僕」變為「弟兄」。阿尼西母被保羅稱呼為「我在捆鎖中所生的兒子」(10)、「我心上的人」(12節、「親愛的兄弟」(16) 、「親愛忠心的兄弟」(西四9），對於一個奴隸，這是何等不配的稱呼，但因著基督的愛，使這一切都變為可能。之後，腓利門在收到保羅的信，不但饒恕了阿尼西母，並且接納阿尼西母如同在基督裡「親愛的兄弟」，也不再待阿尼西母如同奴僕。可見保羅將基督教會最高的啟示(尤其是以《弗所書》和《歌羅西書》)，應用於聖徒之間的交通和共同的生活。馬丁路德說的好，「這裏我們看見聖保羅如何為了可憐的阿尼西母用盡自己，並且以他所有的方法代阿尼西母向他的主人辯護。他將自己當做阿尼西母，當自己得罪了腓利門。就像基督為我們向父神求情一般，保羅也為阿尼西母向腓利門求情…我謹此認為，我們所有人都是主的阿尼西母。」 
此外，保羅在本卷書信處理了奴隸制度的弟兄關係，而以在基督裡被接納為處理社會和政治問題的原則──聖徒在新創造中的平等地位(林前一26～30)，因基督十字架把全人類拉到零點，都是弟兄(太廿三8)。按照羅馬法律，阿尼西母是該死的，但因為保羅的代求、主人腓利門的接納，他重獲自由，成為神的家人。這是主的大能和大愛，使一個「奴隸」成為「弟兄」。
當時的羅馬帝國非常盛行奴隸制度，保羅在此信沒有譴責、也沒有寬容奴隸制度。但是他藉著福音改變社會制度裡的人。人與人之間雖有許多障礙，但因為基督在十字架的工作，無論人原來的社會地位、性別、種族、性格等等，都成了基督身體的一部分，與其他的肢體平等。並且因為基督在個人心中所作的改變，使信主的主僕，即使在當時邪惡的奴隸制度下，仍以弟兄相待，因所有的基督徒都是弟兄。
【《腓利門書》中的金句──保羅與肢體的關係】
「與我同工的馬可、亞里達古、底馬、路加、也都問你安。」(門24)
[bookmark: _Hlk116411892]本書信充滿了肢體之間的交通和友愛。這封書信雖短，保羅卻提到十個人的姓名，一開始五位，而結尾五位，主要人物「阿尼西母」在中間。保羅稱呼他們為：
(1)同他寫信的「兄弟」提摩太(門1)。
[bookmark: _Hlk116412008](2)他所親愛的「同工」的腓利門(門1)。
(3)他的「妹子」亞腓亞，「妹子」指主內的姊妹(門2)。
(4)同他「當兵的」亞基布(門2)，「同當兵」按原文意指曾經一同經歷激烈戰役的戰友，轉指一同為主作工的人(林後十4；提前一18；提後二3)。
(5)有「愛心」和「信心」的腓利門(門5)，可見他是一位非常富有愛心和信心的聖徒。
(6)他「心上的人」阿尼西母(門12)，可見阿尼西母的遭遇會觸動他的心緒。
[bookmark: _Hlk116411836](7)他的「同伴」腓利門(門17)，「同伴」指合夥人。肢體之間的關係，乃是同奔天路的伴侶，也是追求屬靈益處的合夥。
(8)同他「坐監的」以巴弗(門23)，也加入向腓利門問安。
(9)與他「同工的」馬可、亞里達古、底馬、和路加(門24)。
[bookmark: _Hlk116411306]這些稱呼充分表現出肢體之間的交通和共同的生活，不但有同工、同當兵的、同伴，甚至同坐監的。
【默想】
[bookmark: _Hlk116408884][bookmark: _Hlk116408736](一)腓利門照著保羅的吩咐，收納阿尼西母，不再看他是奴僕，乃是「親愛的兄弟」。親愛的，多麼盼望在我們中間有更多像腓利門的聖徒。我們如何去對待需要饒恕的人﹖ 
(二)我們在教會中是否以愛的行動，實踐彼此饒恕、彼此接納，彼此相愛、彼此包容呢？在我們周圍是否也有「親愛的兄弟」阿尼西母，正等待我們以基督的愛去改變他們、接納他們、幫助他們呢﹖
2

